Company Speed

تأليف

فضيلة الشيخ

حذيفة بن حسين القحطانى

مسؤول إفتاء محافظة صلاح الدين

· ...

٥٥٠٠٠



## مقدمة كتاب الحديث النبوي في الخطاب السياسي: تحليل نقدي

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد، المبعوث رحمة للعالمين، وعلى آله وصحبه أجمعين. أما بعد،

فإن الحديث النبوي الشريف يمثل أحد أهم مصادر التشريع الإسلامي، وأحد الدعائم الرئيسية التي تستند إليها الأمة الإسلامية في فهمها لدينها وتطبيقها لشريعتها. وقد حظي الحديث النبوي باهتمام بالغ من قبل العلماء عبر العصور، حيث تم تدوينه وشرحه وتحليله، مما أسهم في حفظه ونقله عبر الأجيال بأمانة ودقة.

غير أن الحديث النبوي لم يقتصر تأثيره على الجوانب الدينية والفقهية فحسب، بل امتد ليشمل جوانب الحياة المختلفة، بما في ذلك الجانب السياسي. فقد استُخدم الحديث النبوي في الخطاب السياسي عبر التاريخ الإسلامي، سواء كأداة لتعزيز الشرعية السياسية، أو كوسيلة لتوجيه الرأي العام، أو حتى كأداة للنقد والمعارضة. وهذا الاستخدام للحديث النبوي في المجال السياسي يطرح تساؤلات مهمة حول مدى صحة هذه الاستخدامات، ومدى توافقها مع المقاصد الشرعية والأخلاقية التي جاء بها الإسلام.

يهدف هذا الكتاب إلى تقديم تحليل نقدي لدور الحديث النبوي في الخطاب السياسي، من خلال دراسة كيفية استدعاء الأحاديث النبوية في الخطابات السياسية، وتحليل مدى توافق هذه الاستخدامات مع السياق التاريخي والشرعي للحديث. كما يسعى الكتاب إلى الكشف عن الأبعاد الأيديولوجية التي قد تحكم استدعاء الحديث النبوي في الخطاب السياسي، سواء كان ذلك من قبل الحكام أو المعارضين.

في هذا السياق، ينقسم الكتاب إلى عدة فصول، تتناول بالتحليل والنقد قضايا مثل: شرعية السلطة في الإسلام، واستخدام الحديث النبوي في تبرير القرارات السياسية، ودور الحديث



في تشكيل الوعي السياسي لدى الجماهير، بالإضافة إلى دراسة حالات تاريخية ومعاصرة تم فيها توظيف الحديث النبوي لأغراض سياسية.

نأمل أن يسهم هذا الكتاب في إثراء النقاش حول العلاقة بين الدين والسياسة في الإسلام، وأن يقدم رؤية نقدية تساعد على فهم أكثر عمقًا لدور الحديث النبوي في تشكيل الخطاب السياسي. كما نأمل أن يكون هذا العمل خطوة نحو تجديد الفكر الإسلامي في التعامل مع النصوص الشرعية، بما يحقق المقاصد العليا للشريعة، ويخدم مصالح الأمة في حاضرها ومستقبلها.

والله نسأل أن يوفقنا إلى ما فيه الخير والصلاح، وأن يجعل هذا العمل خالصًا لوجهه الكريم، ونافعًا لعباده.

كتبه□

فضيلة الشيخ□

حذيفة بن حسين القحطاني

مسؤول افتاء محافظة صلاح الدين



# أهمية الحديث النبوي في تشكيل الفكر السياسي الإسلامي

يُعتبر الحديث النبوي الشريف أحد المصادر الأساسية للتشريع الإسلامي، إلى جانب القرآن الكريم. وقد لعب الحديث دورًا محوريًا في تشكيل الفكر السياسي الإسلامي منذ عصر النبوة وحتى اليوم. وتكمن أهمية الحديث النبوي في هذا المجال في عدة جوانب، منها:

#### ١. تأسيس المبادئ السياسية الإسلامية

قدم الحديث النبوي إطارًا عامًا للمبادئ السياسية التي تحكم العلاقة بين الحاكم والمحكوم، وبين الدولة والمجتمع. فقد وردت أحاديث كثيرة توضح أسس الحكم الرشيد، مثل العدل، والشورى، والمساواة، وحقوق الأفراد وواجباتهم. على سبيل المثال، قول النبي صلى الله عليه وسلم: "كلكم راعٍ وكلكم مسؤول عن رعيته" يضع أساسًا لمسؤولية الحاكم تجاه رعيته، وضرورة أن يكون الحكم قائمًا على الرعاية والعدل.

#### ۲. تعزیز مفهوم الشوری

الشورى هي أحد المبادئ الأساسية في الفكر السياسي الإسلامي، وقد أكد الحديث النبوي على أهميتها في إدارة شؤون الدولة. فقد كان النبي صلى الله عليه وسلم يستشير أصحابه في الأمور العامة، مما يعكس أهمية مشاركة الأمة في صنع القرار. وهذا المبدأ يُعتبر أساسًا لنظام الحكم الإسلامي الذي يرتكز على المشاركة الجماعية وعدم الاستبداد بالرأي.

### ٣. تحديد معايير اختيار الحاكم

وضع الحديث النبوي معايير واضحة لاختيار الحاكم، مثل الكفاءة، والأمانة، والقدرة على تحمل المسؤولية. فقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: "إذا ضُيّعت الأمانة فانتظر الساعة"،



قيل: وكيف إضاعتها؟ قال: "إذا وُسِّد الأمر إلى غير أهله فانتظر الساعة". هذا الحديث يوضح أهمية أن يتولى الحكم من هو أهل له، وأن يكون قادرًا على تحمل مسؤولياته.

#### ٤. نقد الاستبداد والظلم

احتوى الحديث النبوي على نقد واضح للاستبداد والظلم، وحذر من عواقبهما على الأمة. فقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: "إن الله لينصر الدولة العادلة وإن كانت كافرة، ولا ينصر الدولة الظالمة وإن كانت مؤمنة". هذا الحديث يؤكد على أن العدل هو أساس استقرار الدولة، وأن الظلم يؤدي إلى زوالها، بغض النظر عن هويتها الدينية.

# ه. تنظيم العلاقة بين الحاكم والمحكوم

وضح الحديث النبوي حقوق وواجبات كل من الحاكم والمحكوم. فالحاكم عليه أن يحكم بالعدل، ويحافظ على حقوق الأفراد، بينما على المحكومين الطاعة في المعروف وعدم الخروج على الحاكم إلا في حالات الظلم الصريح. وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: "على المرء المسلم السمع والطاعة فيما أحب وكره، إلا أن يؤمر بمعصية، فإن أمر بمعصية فلا سمع ولا طاعة".

## ٦. تأصيل مفهوم المسؤولية الاجتماعية

أكد الحديث النبوي على أهمية المسؤولية الاجتماعية في بناء الدولة والمجتمع. فقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: "مثل القائم على حدود الله والواقع فيها كمثل قوم استهموا على سفينة...". هذا الحديث يوضح أن الفساد السياسي والاجتماعي يؤثر على الجميع، وأن على كل فرد أن يتحمل مسؤوليته في إصلاح المجتمع.



# ٧. التوجيه نحو الإصلاح السياسي

قدم الحديث النبوي توجيهات للإصلاح السياسي، مثل ضرورة النصيحة للحكام، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. فقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: "الدين النصيحة"، قلنا: لمن؟ قال: "لله، ولكتابه، ولرسوله، ولأئمة المسلمين وعامتهم". هذا الحديث يؤكد على أن النصيحة للحكام هي جزء من الدين، وأن الإصلاح يجب أن يكون سلميًا وهادفًا إلى تحقيق المصلحة العامة.

# ٨. التأكيد على العدل الاجتماعي

أكد الحديث النبوي على أهمية العدل الاجتماعي في بناء الدولة الإسلامية. فقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: "المسلمون تتكافأ دماؤهم، ويسعى بذمتهم أدناهم، وهم يد على من سواهم". هذا الحديث يوضح أن العدل والمساواة هما أساس المجتمع الإسلامي، وأن الدولة يجب أن تعمل على تحقيق هذه القيم.

## ٩. التوجيه نحو التعايش السلمي

قدم الحديث النبوي توجيهات نحو التعايش السلمي بين مختلف الفئات في المجتمع، بما في ذلك غير المسلمين. فقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: "من ظلم معاهدًا أو انتقصه حقاً أو كلفه فوق طاقته أو أخذ منه شيئًا بغير طيب نفس، فأنا حجيجه يوم القيامة". هذا الحديث يؤكد على ضرورة احترام حقوق غير المسلمين في الدولة الإسلامية.

# ١٠. التأثير في الفكر السياسي المعاصر

لا يزال الحديث النبوي يؤثر في الفكر السياسي المعاصر، حيث يستدعي العلماء والمفكرون الأحاديث النبوية لتوجيه الرأي العام ونقد الأنظمة السياسية. ومع ذلك، فإن استخدام



الحديث النبوي في الخطاب السياسي يحتاج إلى تحليل نقدي لضمان عدم توظيفه لأغراض أيديولوجية أو سياسية ضيقة.

يُعتبر الحديث النبوي مصدرًا غنيًا للمبادئ والقيم السياسية التي يمكن أن تسهم في بناء دولة عادلة ومستقرة. ومع ذلك، فإن فهم هذه الأحاديث وتطبيقها يحتاج إلى وعي عميق بالسياق التاريخي والشرعي، وإلى تحليل نقدي يضمن عدم تحريفها أو استخدامها لأغراض غير مشروعة. ومن خلال دراسة الحديث النبوي في إطار الفكر السياسي الإسلامي، يمكن الوصول إلى رؤية متوازنة تجمع بين الأصالة والمعاصرة، وتخدم مصالح الأمة في حاضرها ومستقبلها.

# دواعي دراسة الحديث النبوي في سياق الخطاب السياسي المعاصر

دراسة الحديث النبوي في سياق الخطاب السياسي المعاصر تُعدُّ من القضايا الحيوية التي تحتاج إلى اهتمام بالغ، خاصة في ظل التحديات التي تواجهها المجتمعات الإسلامية اليوم، سواء على المستوى السياسي أو الاجتماعي أو الثقافي. هناك عدة دواعي وأسباب تجعل من هذه الدراسة أمرًا ضروريًا، ومن أبرزها:

### ١. فهم كيفية توظيف الحديث النبوي في الخطاب السياسي

في العصر الحديث، يتم استدعاء الحديث النبوي بشكل متكرر في الخطابات السياسية، سواء من قبل الحكومات أو الجماعات السياسية أو المعارضين. هذه الاستخدامات تختلف في دقتها ومدى توافقها مع المقاصد الشرعية. لذلك، تبرز الحاجة إلى دراسة هذه الظاهرة لتحليل مدى صحة هذه التوظيفات، وكيفية تأثيرها على الرأي العام وصناعة القرار السياسي.



### ٢. مواجهة الاستخدامات المغلوطة للأحاديث

كثيرًا ما يتم توظيف الأحاديث النبوية بشكل انتقائي أو مغلوط لخدمة أغراض سياسية معينة، مثل تبرير سياسات معينة أو تعزيز شرعية أنظمة حكم أو حتى تحريض الجماهير ضد خصوم سياسيين. دراسة الحديث النبوي في هذا السياق تساعد على كشف هذه الاستخدامات المغلوطة وتصحيحها، مما يسهم في حماية النصوص الشرعية من التحريف أو التوظيف الخاطئ.

\_\_\_\_\_

## ٣. تعزيز الوعي السياسي لدى الجماهير

تسهم دراسة الحديث النبوي في سياق الخطاب السياسي في تعزيز الوعي السياسي لدى الجماهير، خاصة في ظل انتشار المعلومات المغلوطة أو المضللة. فهم الأحاديث النبوية بشكل صحيح يساعد الأفراد على تمييز الخطابات السياسية الصادقة من تلك التي تسعى إلى التلاعب بمشاعرهم ومعتقداتهم لأغراض سياسية.

## ٤. إعادة بناء الفكر السياسي الإسلامي المعاصر

في ظل التحديات التي تواجهها الأمة الإسلامية، مثل الاستبداد السياسي، والفساد، وغياب العدالة الاجتماعية، تبرز الحاجة إلى إعادة بناء الفكر السياسي الإسلامي على أسس شرعية سليمة. دراسة الحديث النبوي في هذا السياق تساعد على استنباط المبادئ السياسية الإسلامية التي يمكن أن تسهم في إصلاح الواقع السياسي المعاصر.



### ه. مواجهة التحديات الأيديولوجية

تواجه المجتمعات الإسلامية تحديات أيديولوجية كبيرة، سواء من الداخل (مثل التطرف أو الانحرافات الفكرية) أو من الخارج (مثل الهجمات الفكرية التي تستهدف الإسلام). دراسة الحديث النبوي في الخطاب السياسي تساعد على تقديم رؤية متوازنة تعتمد على النصوص الشرعية الصحيحة، مما يسهم في مواجهة هذه التحديات.

#### ٦. تحقيق التوازن بين الدين والسياسة

في ظل الجدل الدائر حول العلاقة بين الدين والسياسة، تبرز الحاجة إلى دراسة الحديث النبوي لفهم كيفية توظيف النصوص الشرعية في المجال السياسي دون إفراط أو تفريط. هذا يساعد على تحقيق التوازن بين المبادئ الدينية والمتطلبات السياسية المعاصرة.

### ٧. تعزيز الشرعية السياسية

في المجتمعات الإسلامية، تُعتبر الشرعية الدينية أحد أهم مصادر شرعية الأنظمة السياسية. دراسة الحديث النبوي تساعد على فهم كيفية بناء هذه الشرعية بشكل صحيح، دون استغلال النصوص الدينية لتبرير ممارسات غير عادلة أو غير شرعية.

### ٨. مواجهة التحديات المعاصرة

تواجه الأمة الإسلامية تحديات معاصرة مثل العولمة، والتحولات السياسية، وانتشار الفساد، وغياب العدالة الاجتماعية. دراسة الحديث النبوي في هذا السياق تساعد على

Ľ



استنباط الحلول الشرعية التي يمكن أن تسهم في مواجهة هذه التحديات، بناءً على المبادئ الإسلامية الأصيلة.

\_\_\_\_\_

#### ٩. تعزيز الحوار بين المذاهب والتيارات السياسية

في ظل الانقسامات السياسية والمذهبية التي تعاني منها بعض المجتمعات الإسلامية، تبرز الحاجة إلى دراسة الحديث النبوي كأداة للحوار بين المذاهب والتيارات السياسية المختلفة. فهم النصوص الشرعية بشكل صحيح يسهم في تقريب وجهات النظر وتخفيف حدة الخلافات.

\_\_\_\_\_\_

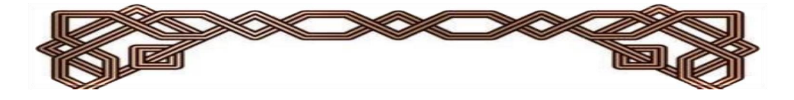
#### ١٠. حماية الهوية الإسلامية

في عصر العولمة والهيمنة الثقافية، تبرز الحاجة إلى دراسة الحديث النبوي كجزء من الجهود الرامية إلى حماية الهوية الإسلامية. فهم الأحاديث النبوية في سياقها الصحيح يساعد على تعزيز الانتماء الإسلامي ومواجهة محاولات طمس الهوية.

\_\_\_\_\_

# ١١. توجيه الشباب نحو الفهم الصحيح

الشباب هم عماد الأمة، وفي ظل انتشار الأفكار المتطرفة أو المغلوطة، تبرز الحاجة إلى توجيههم نحو الفهم الصحيح للحديث النبوي، خاصة في ما يتعلق بالشأن السياسي. دراسة الحديث النبوي في هذا السياق تساعد على تقديم رؤية متوازنة تعتمد على النصوص الشرعية الصحيحة.



١٢. إثراء البحث العلمي في الفكر السياسي الإسلامي

تسهم دراسة الحديث النبوي في إثراء البحث العلمي في مجال الفكر السياسي الإسلامي، من خلال تقديم تحليلات نقدية للخطابات السياسية المعاصرة التي تستند إلى الأحاديث النبوية. هذا يسهم في تطوير الفكر السياسي الإسلامي وجعله أكثر قدرة على مواكبة التحديات المعاصرة.

دراسة الحديث النبوي في سياق الخطاب السياسي المعاصر تُعدُّ ضرورة ملحة في ظل التحديات التي تواجهها الأمة الإسلامية. هذه الدراسة تساعد على فهم كيفية توظيف النصوص الشرعية في المجال السياسي، وكشف الاستخدامات المغلوطة، وتعزيز الوعي السياسي، وإعادة بناء الفكر السياسي الإسلامي على أسس شرعية سليمة. ومن خلال هذه الجهود، يمكن للأمة الإسلامية أن تواجه التحديات المعاصرة بفهم عميق ووعي نقدي، مما يسهم في تحقيق الاستقرار والعدالة والتنمية.



# الباب الأول: الحديث النبوي والسياسة - التأصيل الشرعي

| تها بالحديث النبوي | ، الإسلام وعلاق | السياسة في | مفهوم |  |
|--------------------|-----------------|------------|-------|--|
|--------------------|-----------------|------------|-------|--|

### مفهوم السياسة في الإسلام

السياسة في الإسلام تُعرف بأنها "تدبير شؤون الدولة والمجتمع وفقًا للمبادئ والقيم الإسلامية، بما يحقق مصالح الناس ويحفظ حقوقهم، ويضمن العدل والأمن والاستقرار." وهي ليست مجرد إدارة للحكم، بل تشمل كل ما يتعلق بتنظيم العلاقات بين الحاكم والمحكوم، وبين الأفراد والمجتمع، وبين الدولة وغيرها من الدول.

وقد جاءت السياسة في الإسلام كجزء لا يتجزأ من الشريعة، حيث إن الإسلام لم يقتصر على الجوانب العبادية فقط، بل شمل كل جوانب الحياة، بما في ذلك الجانب السياسي. وقد وضع الإسلام مبادئ عامة للحكم والسياسة، مثل العدل، والشورى، والمساواة، وحفظ الحقوق، ومراعاة المصلحة العامة.

\_\_\_\_\_\_

#### علاقة السياسة بالحديث النبوي

الحديث النبوي يُعتبر أحد المصادر الرئيسية للتشريع الإسلامي، إلى جانب القرآن الكريم. وقد لعب الحديث دورًا كبيرًا في تأصيل المبادئ السياسية الإسلامية، حيث إنه يوضح كيفية تطبيق هذه المبادئ في الواقع العملي. ويمكن إبراز علاقة الحديث النبوي بالسياسة من خلال النقاط التالية:

17



### ١. تأسيس المبادئ السياسية

قدم الحديث النبوي العديد من المبادئ السياسية التي تُعتبر أساسًا للحكم في الإسلام. على سبيل المثال، قول النبي صلى الله عليه وسلم: "كلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته" يوضح مفهوم المسؤولية السياسية، وأن الحاكم مسؤول عن رعيته، وعليه أن يحكم بالعدل ويحافظ على حقوقهم.

### ۲. تعزیز مفهوم الشوری

الشورى هي أحد المبادئ الأساسية في السياسة الإسلامية، وقد أكد الحديث النبوي على أهميتها. فقد كان النبي صلى الله عليه وسلم يستشير أصحابه في الأمور العامة، مما يعكس أهمية مشاركة الأمة في صنع القرار. وقد قال صلى الله عليه وسلم: "استعينوا على أموركم بالمشورة".

## ٣. تحديد معايير الحاكم

وضع الحديث النبوي معايير واضحة لاختيار الحاكم، مثل الكفاءة، والأمانة، والقدرة على تحمل المسؤولية. فقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: "إذا ضُيّعت الأمانة فانتظر الساعة"، قيل: وكيف إضاعتها؟ قال: "إذا وُسِّد الأمر إلى غير أهله فانتظر الساعة". هذا الحديث يوضح أهمية أن يتولى الحكم من هو أهل له.



# ٤. نقد الاستبداد والظلم

احتوى الحديث النبوي على نقد واضح للاستبداد والظلم، وحذر من عواقبهما على الأمة. فقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: "إن الله لينصر الدولة العادلة وإن كانت كافرة، ولا ينصر الدولة الظالمة وإن كانت مؤمنة". هذا الحديث يؤكد على أن العدل هو أساس استقرار الدولة.

#### ه. تنظيم العلاقة بين الحاكم والمحكوم

وضح الحديث النبوي حقوق وواجبات كل من الحاكم والمحكوم. فالحاكم عليه أن يحكم بالعدل، ويحافظ على حقوق الأفراد، بينما على المحكومين الطاعة في المعروف وعدم الخروج على الحاكم إلا في حالات الظلم الصريح. وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: "على المرء المسلم السمع والطاعة فيما أحب وكره، إلا أن يؤمر بمعصية، فإن أمر بمعصية فلا سمع ولا طاعة".

## ٦. التوجيه نحو الإصلاح السياسي

قدم الحديث النبوي توجيهات للإصلاح السياسي، مثل ضرورة النصيحة للحكام، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. فقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: "الدين النصيحة"، قلنا: لمن؟ قال: "لله، ولكتابه، ولرسوله، ولأئمة المسلمين وعامتهم". هذا الحديث يؤكد على أن النصيحة للحكام هي جزء من الدين.

\_\_\_\_\_



# ٧. التأكيد على العدل الاجتماعي

أكد الحديث النبوي على أهمية العدل الاجتماعي في بناء الدولة الإسلامية. فقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: "المسلمون تتكافأ دماؤهم، ويسعى بذمتهم أدناهم، وهم يد على من سواهم". هذا الحديث يوضح أن العدل والمساواة هما أساس المجتمع الإسلامي.

٨. التوجيه نحو التعايش السلمي

قدم الحديث النبوي توجيهات نحو التعايش السلمي بين مختلف الفئات في المجتمع، بما في ذلك غير المسلمين. فقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: "من ظلم معاهدًا أو انتقصه حقاً أو كلفه فوق طاقته أو أخذ منه شيئًا بغير طيب نفس، فأنا حجيجه يوم القيامة". هذا الحديث يؤكد على ضرورة احترام حقوق غير المسلمين في الدولة الإسلامية.

الحديث النبوي يُعتبر مصدرًا غنيًا للمبادئ والقيم السياسية التي يمكن أن تسهم في بناء دولة عادلة ومستقرة. وقد لعب الحديث دورًا كبيرًا في تأصيل المبادئ السياسية الإسلامية، مثل العدل، والشورى، والمسؤولية، والإصلاح. ومع ذلك، فإن فهم هذه الأحاديث وتطبيقها يحتاج إلى وعي عميق بالسياق التاريخي والشرعي، وإلى تحليل نقدي يضمن عدم تحريفها أو استخدامها لأغراض غير مشروعة. ومن خلال دراسة الحديث النبوي في إطار الفكر السياسي الإسلامي، يمكن الوصول إلى رؤية متوازنة تجمع بين الأصالة والمعاصرة، وتخدم مصالح الأمة في حاضرها ومستقبلها.



# أنواع الأحاديث ذات البعد السياسي ودلالاتها

الحديث النبوي الشريف يحتوي على العديد من النصوص التي تحمل أبعادًا سياسية، سواء بشكل مباشر أو غير مباشر. هذه الأحاديث تُعتبر مرجعية مهمة لفهم المبادئ السياسية في الإسلام، وكيفية تطبيقها في الواقع العملي. ويمكن تصنيف الأحاديث ذات البعد السياسي إلى عدة أنواع وفقًا لموضوعاتها ودلالاتها، ومن أبرزها:

١. أحاديث تتعلق بأسس الحكم والقيادة

هذه الأحاديث تُوضح المبادئ الأساسية للحكم في الإسلام، مثل العدل، والشورى، والمسؤولية.

مثال: قول النبي صلى الله عليه وسلم: "كلكم راعٍ وكلكم مسؤول عن رعيته، فالإمام راعٍ وهو مسؤول عن رعيته، فالإمام راعٍ وهو مسؤول عن رعيته...".

الدلالة: يؤكد هذا الحديث على مفهوم المسؤولية السياسية، وأن الحاكم مسؤول عن رعيته، وعليه أن يحكم بالعدل ويحافظ على حقوقهم.

مثال: قوله صلى الله عليه وسلم: "إذا ضُيّعت الأمانة فانتظر الساعة"، قيل: وكيف إضاعتها؟ قال: "إذا وُسِّد الأمر إلى غير أهله فانتظر الساعة".

الدلالة: يوضح هذا الحديث أهمية اختيار الحاكم الكف، والأمين، وأن تولية غير الأهل للحكم يؤدي إلى الفساد والانهيار.

17



٢. أحاديث تتعلق بالشورى والمشاركة السياسية

هذه الأحاديث تُؤكد على أهمية الشورى في إدارة شؤون الدولة والمجتمع.

مثال: قول النبي صلى الله عليه وسلم: "استعينوا على أموركم بالمشورة".

الدلالة: يُظهر هذا الحديث أهمية الشورى كأسلوب لإدارة الأمور العامة، وتعزيز المشاركة الجماعية في صنع القرار.

مثال: قوله صلى الله عليه وسلم: "ما خاب من استخار، ولا ندم من استشار".

الدلالة: يشير إلى أن الشورى تقلل من احتمالية الخطأ وتُعزز القرارات الصائبة.

\_\_\_\_\_

٣. أحاديث تتعلق بالعدل والمساواة

هذه الأحاديث تُؤكد على أن العدل هو أساس الحكم في الإسلام، وأن الظلم يؤدي إلى زوال الدولة.

مثال: قول النبي صلى الله عليه وسلم: "إن الله لينصر الدولة العادلة وإن كانت كافرة، ولا ينصر الدولة الظالمة وإن كانت مؤمنة".

الدلالة: يؤكد هذا الحديث أن العدل هو أساس استقرار الدولة، وأن الظلم يؤدي إلى زوالها، بغض النظر عن هويتها الدينية.

مثال: قوله صلى الله عليه وسلم: "المسلمون تتكافأ دماؤهم، ويسعى بذمتهم أدناهم، وهم يد على من سواهم".



الدلالة: يُظهر هذا الحديث أهمية المساواة بين أفراد المجتمع، وأن العدل يجب أن يشمل الجميع دون تمييز.

# ٤. أحاديث تتعلق بطاعة الحكام وحدودها

هذه الأحاديث تُوضح حقوق وواجبات الحاكم والمحكوم، وحدود الطاعة في الإسلام.

مثال: قول النبي صلى الله عليه وسلم: "على المرء المسلم السمع والطاعة فيما أحب وكره، الا أن يؤمر بمعصية، فإن أمر بمعصية فلا سمع ولا طاعة".

الدلالة: يُبين هذا الحديث أن طاعة الحاكم واجبة في المعروف، ولكنها تتوقف إذا أمر الحاكم بمعصية.

مثال: قوله صلى الله عليه وسلم: "ستكون أمراء فتعرفون وتنكرون، فمن عرف برئ، ومن أنكر سلم، ولكن من رضي وتابع".

الدلالة: يُشير إلى ضرورة التمييز بين الحق والباطل، وعدم الرضا بالظلم أو الفساد.

## ه. أحاديث تتعلق بالإصلاح السياسي

هذه الأحاديث تُوجه نحو الإصلاح السياسي، مثل النصيحة للحكام، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر.

مثال: قول النبي صلى الله عليه وسلم: "الدين النصيحة"، قلنا: لمن؟ قال: "لله، ولكتابه، ولرسوله، ولأئمة المسلمين وعامتهم".



الدلالة: يؤكد هذا الحديث أن النصيحة للحكام هي جزء من الدين، وأن الإصلاح يجب أن يكون سلميًا وهادفًا إلى تحقيق المصلحة العامة.

مثال: قوله صلى الله عليه وسلم: "من رأى منكم منكرًا فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه، وذلك أضعف الإيمان".

الدلالة: يُظهر هذا الحديث أهمية الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر كوسيلة للإصلاح السياسي والاجتماعي.

٦. أحاديث تتعلق بالعلاقات الدولية

هذه الأحاديث تُوضح مبادئ التعامل مع الدول الأخرى، سواء في حالة السلم أو الحرب.

مثال: قول النبي صلى الله عليه وسلم: "ألا من ظلم معاهدًا أو انتقصه حقًا أو كلفه فوق طاقته أو أخذ منه شيئًا بغير طيب نفس، فأنا حجيجه يوم القيامة".

الدلالة: يؤكد هذا الحديث على ضرورة احترام حقوق غير المسلمين في الدولة الإسلامية، وعدم ظلمهم أو انتهاك حقوقهم.

مثال: قوله صلى الله عليه وسلم: "لا تغدروا ولا تغلوا ولا تمثلوا".

الدلالة: يُبين هذا الحديث أهمية الالتزام بالأخلاق حتى في حالة الحرب، وعدم الغدر أو التمثيل بالعدو.

19



٧. أحاديث تتعلق بالفساد السياسي

هذه الأحاديث تُحذر من الفساد السياسي وعواقبه على الأمة.

مثال: قول النبي صلى الله عليه وسلم: "ما من ذنب أجدر أن يعجل الله لصاحبه العقوبة في الدنيا مع ما يدخر له في الآخرة من البغى وقطيعة الرحم".

الدلالة: يُشير إلى أن الظلم والفساد يؤديان إلى عواقب وخيمة في الدنيا قبل الآخرة.

٨. أحاديث تتعلق بالوحدة السياسية

هذه الأحاديث تُؤكد على أهمية الوحدة بين المسلمين وعدم التفرق.

مثال: قول النبي صلى الله عليه وسلم: "يد الله مع الجماعة".

الدلالة: يُبين هذا الحديث أهمية الوحدة وعدم التفرق، وأن التماسك السياسي والاجتماعي هو أساس قوة الأمة.

\_\_\_\_\_

الأحاديث النبوية ذات البعد السياسي تُشكل إطارًا شرعيًا لفهم المبادئ السياسية في الإسلام، وكيفية تطبيقها في الواقع العملي. هذه الأحاديث تُغطي جوانب متعددة، مثل أسس الحكم، والعدل، والشورى، والإصلاح، والعلاقات الدولية. ومن خلال دراسة هذه الأحاديث وفهم دلالاتها، يمكن بناء نظام سياسي إسلامي يعتمد على المبادئ الشرعية، ويحقق مصالح الأمة في حاضرها ومستقبلها.



# منهج النبى عيه وسلم في إدارة الدولة والعلاقات السياسية

كان النبي محمد عليه وسلم نموذجًا فريدًا في إدارة الدولة وبناء العلاقات السياسية، حيث جمع بين المبادئ الشرعية والحكمة العملية في تعامله مع شؤون الحكم والسياسة. يمكن تلخيص منهجه عليه وسلم في إدارة الدولة والعلاقات السياسية من خلال النقاط التالية:

\_\_\_\_\_\_

#### ١. العدل والمساواة

كان العدل هو الأساس الذي أقام عليه النبي عليه وسلم دولته، حيث عامل الجميع بإنصاف دون تمييز بسبب العرق أو اللون أو المكانة الاجتماعية.

مثال: قوله عليه وسلم الله الذين الله الذين من قبلكم أنهم كانوا إذا سرق فيهم الشريف تركوه، وإذا سرق فيهم الشريف تركوه، وإذا سرق فيهم الضعيف أقاموا عليه الحد".

الدلالة: يؤكد هذا الحديث على أهمية تطبيق العدل على الجميع دون محاباة.

## ۲. الشورى

كان النبي عليه وسلم يستشير أصحابه في الأمور العامة، مما يعكس أهمية الشورى في إدارة الدولة.

مثال: في غزوة بدر، استشار النبي عليه وسلم أصحابه في اختيار مكان المعركة، وفي غزوة الأحزاب استشارهم في كيفية مواجهة التحالف المعادي.

الدلالة: يُظهر هذا المنهج أهمية مشاركة الأمة في صنع القرار.



\_\_\_\_\_\_

# ٣. التعاون مع غير المسلمين

أقام النبي عليه وسلم علاقات سياسية مع غير المسلمين على أساس التعايش السلمي واحترام الحقوق.

مثال: وثيقة المدينة التي أبرمها النبي عليه وسلم مع اليهود والمشركين، حيث نصت على التعاون والدفاع المشترك عن المدينة.

الدلالة: يُظهر هذا المنهج أهمية التعايش السلمي واحترام حقوق غير المسلمين.

#### ٤. المرونة والحكمة

كان النبي عليه وسلم يتعامل مع الأحداث بحكمة ومرونة، مع الحفاظ على المبادئ الشرعية.

مثال: صلح الحديبية، حيث قبل النبي عليه وسلم شروطًا ظاهرها غير مواتية للمسلمين، لكنها كانت خطوة استراتيجية أدت إلى انتشار الإسلام.

الدلالة: يُظهر هذا المنهج أهمية المرونة في السياسة لتحقيق المصالح العليا.

### ٥. الاهتمام بالمصلحة العامة

كان النبي عليه وسلم يضع مصلحة الأمة فوق كل اعتبار، ويتخذ القرارات التي تحقق الخير للجميع.



مثال: قراره عليه وسلم بعدم تقسيم غنائم غزوة حنين بين المهاجرين فقط، بل شمل الأنصار أيضًا.

الدلالة: يُظهر هذا المنهج أهمية تحقيق العدالة الاجتماعية والمصلحة العامة.

\_\_\_\_\_

## ٦. التوجيه نحو الإصلاح

كان النبي عليه وسلم يحث على الإصلاح ويوجه الأمة نحو التغيير الإيجابي.

مثال: قوله عليه وسلم: "من رأى منكم منكرًا فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه، وذلك أضعف الإيمان".

الدلالة: يُظهر هذا المنهج أهمية الإصلاح السياسي والاجتماعي.

\_\_\_\_\_

### ٧. العلاقات الدولية

أقام النبي عليه وسلم علاقات دولية قائمة على الاحترام المتبادل والمصالح المشتركة.

مثال: إرسال الرسائل إلى الملوك والحكام لدعوتهم إلى الإسلام، مع الحفاظ على مبدأ عدم الإكراه في الدين.

الدلالة: يُظهر هذا المنهج أهمية الدبلوماسية والحوار في العلاقات الدولية.

# ٨. التعامل مع الأزمات

كان النبي عليه وسلم يتعامل مع الأزمات بحكمة وهدوء، مع التركيز على الحلول العملية.



مثال: تعامله مع أزمة نقص المؤن في غزوة الخندق، حيث شارك الصحابة في حفر الخندق وعمل بيديه.

الدلالة: يُظهر هذا المنهج أهمية القيادة بالقدوة والتعاون في أوقات الأزمات.

\_\_\_\_\_\_

## ٩. الاهتمام بالجوانب الإدارية

كان النبي عليه وسلم ينظم شؤون الدولة بشكل دقيق ، مع تعيين الولاة والقضاة والعمال.

مثال: تعيينه لعمال الصدقة وولاة الأقاليم، مثل معاذ بن جبل في اليمن.

الدلالة: يُظهر هذا المنهج أهمية التنظيم الإداري في إدارة الدولة.

### ١٠. التوازن بين الدين والسياسة

كان النبي عليه وسلم يجمع بين المبادئ الدينية والمتطلبات السياسية، دون إفراط أو تفريط.

مثال: قوله عليه وسلم: "إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق".

الدلالة: يُظهر هذا المنهج أن السياسة في الإسلام يجب أن تكون قائمة على الأخلاق والمبادئ.

منهج النبي عليه وسلم في إدارة الدولة والعلاقات السياسية يُعتبر نموذجًا مثاليًا يجمع بين المبادئ الشرعية والحكمة العملية. هذا المنهج يؤكد على أهمية العدل، والشورى، والتعايش السلمي، والمرونة، والمصلحة العامة، والإصلاح، والعلاقات الدولية، والتنظيم الإداري، والتوازن بين الدين والسياسة. ومن خلال دراسة هذا المنهج، يمكن للأمة الإسلامية أن تستلهم الدروس والعبر لبناء أنظمة سياسية عادلة ومستقرة.



# الباب الثاني: توظيف الحديث النبوي في الخطاب السياسي

🗆 توظيف الحديث في دعم الأنظمة السياسية عبر التاريخ

عبر التاريخ الإسلامي، تم توظيف الحديث النبوي بشكل واسع في الخطاب السياسي، سواء لدعم الأنظمة الحاكمة أو لتبرير سياساتها. هذا التوظيف كان يتم أحيانًا بشكل صحيح وفقًا للمقاصد الشرعية، وأحيانًا أخرى بشكل انتقائي أو مغلوط لخدمة أغراض سياسية. في هذا الباب، سنستعرض كيفية توظيف الحديث النبوي في دعم الأنظمة السياسية عبر العصور، مع تحليل نقدي لهذه الممارسات.

العصر الأموي (٤١-١٣٢ هـ / ٦٦٢-٥٥٧ م)

في العصر الأموي، تم توظيف الحديث النبوي بشكل كبير لتبرير شرعية الحكم الأموي وتعزيز سلطته.

مثال: استخدام حديث "الخلافة بعدي ثلاثون سنة، ثم تكون ملكًا" لتبرير تحول الخلافة إلى ملك وراثي.

الدلالة: تم استخدام هذا الحديث لتبرير انتقال الحكم من الخلافة الراشدة إلى الملك الأموي، مع التأكيد على أن هذا التحول كان مقدرًا.

مثال: استخدام أحاديث الطاعة مثل "على المرء المسلم السمع والطاعة فيما أحب وكره" لقمع المعارضة وإسكات الأصوات المنتقدة.



الدلالة: تم توظيف هذه الأحاديث لتأكيد وجوب طاعة الحاكم، حتى في حالات الظلم أو الفساد.

\_\_\_\_\_

٢. العصر العباسي (١٣٢-٥٦٦ هـ / ٥٠٠-١٢٥٨ م)

في العصر العباسي، استمر توظيف الحديث النبوي لدعم شرعية الحكم، مع التركيز على أحاديث تبرير السلطة وتأكيد حق العباسيين في الخلافة.

مثال: استخدام أحاديث مثل "إن الله اختارني من قريش، واختار قريشًا من العرب، واختار العرب من الناس" لتأكيد تفوق قريش وحقها في الخلافة.

الدلالة: تم استخدام هذه الأحاديث لتأكيد شرعية العباسيين كفرع من قريش، وإقصاء المطالبين بالخلافة من غير قريش.

مثال: استخدام أحاديث مثل "الخلافة في قريش" لتبرير استمرار حكم العباسيين.

الدلالة: تم توظيف هذا الحديث لتأكيد أن الخلافة يجب أن تبقى في قريش، مما يعزز شرعية العباسيين.

٣. العصر العثماني (٦٩٩-١٣٤٢ هـ / ١٢٩٩ م)

في العصر العثماني، تم توظيف الحديث النبوي لتبرير توسعات الدولة العثمانية وتعزيز شرعيتها كدولة إسلامية.



مثال: استخدام أحاديث مثل "لتفتحن القسطنطينية، فلنعم الأمير أميرها، ولنعم الجيش ذلك الجيش" لتبرير فتح القسطنطينية على يد محمد الفاتح.

الدلالة: تم استخدام هذا الحديث لتأكيد شرعية الفتح العثماني للقسطنطينية، وربط الإنجاز العسكرى بالشرعية الدينية.

مثال: استخدام أحاديث الطاعة مثل "من أطاعني فقد أطاع الله، ومن عصاني فقد عصى الله" لتأكيد وجوب طاعة السلطان العثماني.

الدلالة: تم توظيف هذه الأحاديث لتأكيد شرعية السلطان ووجوب طاعته، حتى في حالات الظلم أو الفساد.

٤. العصر الحديث (من القرن التاسع عشر إلى اليوم)

في العصر الحديث، استمر توظيف الحديث النبوي في الخطاب السياسي، سواء من قبل الأنظمة الحاكمة أو الجماعات السياسية.

مثال: استخدام أحاديث مثل "على المرء المسلم السمع والطاعة فيما أحب وكره" من قبل الأنظمة الحاكمة لقمع المعارضة وإسكات الأصوات المنتقدة.

الدلالة: تم توظيف هذه الأحاديث لتأكيد وجوب طاعة الحاكم، حتى في حالات الظلم أو الفساد.

مثال: استخدام أحاديث مثل "من رأى منكم منكرًا فليغيره بيده" من قبل الجماعات المعارضة لتبرير الاحتجاجات والثورات.

الدلالة: تم توظيف هذه الأحاديث لتأكيد حق الأمة في تغيير الأنظمة الفاسدة أو الظالمة.



تحليل نقدي لتوظيف الحديث النبوي في الخطاب السياسي

الانتقائية في الاستدلال: كثيرًا ما يتم توظيف الحديث النبوي بشكل انتقائي، حيث يتم التركيز على أحاديث معينة تدعم موقفًا سياسيًا معينًا، بينما يتم تجاهل أحاديث أخرى قد تعارض هذا الموقف.

إغفال السياق التاريخي: يتم أحيانًا استخدام الحديث النبوي دون مراعاة السياق التاريخي الذي قيل فيه، مما يؤدي إلى فهم خاطئ أو تحريف للمعنى الأصلى.

التوظيف الأيديولوجي: يتم توظيف الحديث النبوي أحيانًا لأغراض أيديولوجية، حيث يتم استخدامه لتبرير سياسات أو مواقف معينة دون مراعاة المقاصد الشرعية.

التأثير على الرأي العام: يتم استخدام الحديث النبوي للتأثير على الرأي العام، حيث يتم تقديمه كحجة دينية لا تقبل النقاش، مما يحد من حرية النقد والتحليل.

توظيف الحديث النبوي في الخطاب السياسي عبر التاريخ يُظهر كيف يمكن للنصوص الشرعية أن تُستخدم لدعم الأنظمة السياسية أو تبرير سياساتها. ومع ذلك، فإن هذا التوظيف يحتاج إلى تحليل نقدي لضمان عدم تحريف النصوص أو استخدامها لأغراض غير مشروعة. ومن خلال فهم السياق التاريخي والمقاصد الشرعية، يمكن للأمة الإسلامية أن تستفيد من الحديث النبوي في بناء أنظمة سياسية عادلة ومستقرة، دون الوقوع في فخ التوظيف المغلوط أو الانتقائي.



### استخدام الحديث في الحركات السياسية المعاصرة

في العصر الحديث، أصبح الحديث النبوي أداة مهمة في الخطاب السياسي للعديد من الحركات السياسية، سواء كانت حركات إصلاحية أو ثورية أو حتى أنظمة حاكمة. يتم توظيف الحديث النبوي لتبرير المواقف السياسية، وحشد التأييد الشعبي، وتوجيه الرأي العام. ومع ذلك، فإن هذا التوظيف يختلف في دقته ومدى توافقه مع المقاصد الشرعية. في هذا القسم، سنستعرض كيفية استخدام الحديث النبوي في الحركات السياسية المعاصرة، مع تحليل نقدي لهذه الممارسات.

#### ١. الحركات الإصلاحية

تستخدم الحركات الإصلاحية الحديث النبوي لدعم مطالبها بالتغيير السياسي والاجتماعي، مع التركيز على أحاديث تدعو إلى العدل والإصلاح.

مثال: استخدام حديث "من رأى منكم منكرًا فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه، وذلك أضعف الإيمان".

الدلالة: يتم توظيف هذا الحديث لتبرير الاحتجاجات السلمية والمطالبة بالإصلاح السياسي، حيث يُعتبر تغيير المنكر واجبًا شرعيًا.

مثال: استخدام حديث "الدين النصيحة" لتأكيد أهمية النصيحة للحكام والمشاركة في الشأن العام.

الدلالة: يتم استخدام هذا الحديث لتشجيع النقد البناء والمشاركة السياسية الفاعلة.

79



#### ٢. الحركات الثورية

تستخدم بعض الحركات الثورية الحديث النبوي لتبرير الثورات أو الانتفاضات ضد الأنظمة الحاكمة، خاصة في حالات الظلم والفساد.

مثال: استخدام حديث "لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق" لتبرير رفض طاعة الحكام الظالمين.

الدلالة: يتم توظيف هذا الحديث لتأكيد أن طاعة الحاكم ليست مطلقة، وأن مقاومة الظلم واجب شرعي.

مثال: استخدام حديث "إنما أهلك الذين من قبلكم أنهم كانوا إذا سرق فيهم الشريف تركوه، وإذا سرق فيهم الضعيف أقاموا عليه الحد" لنقد الأنظمة الفاسدة التي تفرق في تطبيق العدالة.

الدلالة: يتم استخدام هذا الحديث لتسليط الضوء على الفساد السياسي وعدم المساواة في تطبيق القانون.

٣. الحركات الإسلامية

تستخدم الحركات الإسلامية الحديث النبوي لتأكيد شرعيتها وتأصيل برامجها السياسية وفقًا للمبادئ الإسلامية.

مثال: استخدام حديث "كلكم راعٍ وكلكم مسؤول عن رعيته" لتأكيد أهمية المسؤولية السياسية والحكم الرشيد.



الدلالة: يتم توظيف هذا الحديث لتأكيد أن الحكم يجب أن يكون قائمًا على العدل والمسؤولية.

مثال: استخدام حديث "الخلافة في قريش" لتأكيد شرعية الحكم الإسلامي وفقًا للنموذج التاريخي.

الدلالة: يتم استخدام هذا الحديث لدعم فكرة أن الحكم يجب أن يكون وفقًا للنموذج الإسلامي الأصيل.

#### ٤. الأنظمة الحاكمة

تستخدم الأنظمة الحاكمة الحديث النبوي لتأكيد شرعيتها وقمع المعارضة، مع التركيز على أحاديث الطاعة ووجوب السمع والطاعة للحاكم.

مثال: استخدام حديث "على المرء المسلم السمع والطاعة فيما أحب وكره، إلا أن يؤمر بمعصية، فإن أمر بمعصية فلا سمع ولا طاعة".

الدلالة: يتم توظيف هذا الحديث لتأكيد وجوب طاعة الحاكم، حتى في حالات الظلم أو الفساد، مع إغفال الجزء الأخير من الحديث الذي يسمح بعدم الطاعة في حالة المعصية.

مثال: استخدام حديث "من أطاعني فقد أطاع الله، ومن عصاني فقد عصى الله" لتأكيد شرعية الحاكم ووجوب طاعته.

الدلالة: يتم استخدام هذا الحديث لتأكيد أن طاعة الحاكم هي طاعة لله، مما يعزز شرعيته الدينية.



#### ه. الحركات الدعوية

تستخدم الحركات الدعوية الحديث النبوي لتوجيه الرأي العام نحو القضايا السياسية والاجتماعية، مع التركيز على أحاديث تدعو إلى العدل والإصلاح.

مثال: استخدام حديث "إن الله لينصر الدولة العادلة وإن كانت كافرة، ولا ينصر الدولة الظالمة وإن كانت مؤمنة" لنقد الأنظمة الظالمة.

الدلالة: يتم توظيف هذا الحديث لتأكيد أن العدل هو أساس استقرار الدولة، وأن الظلم يؤدي إلى زوالها.

مثال: استخدام حديث "المسلمون تتكافأ دماؤهم، ويسعى بذمتهم أدناهم، وهم يد على من سواهم" لتأكيد أهمية الوحدة والمساواة بين أفراد المجتمع.

الدلالة: يتم استخدام هذا الحديث لتشجيع التضامن الاجتماعي ونبذ التفرقة.

\_\_\_\_\_

### تحليل نقدي لاستخدام الحديث في الحركات السياسية المعاصرة

الانتقائية في الاستدلال: كثيرًا ما يتم توظيف الحديث النبوي بشكل انتقائي، حيث يتم التركيز على أحاديث معينة تدعم موقفًا سياسيًا معينًا، بينما يتم تجاهل أحاديث أخرى قد تعارض هذا الموقف.

إغفال السياق التاريخي: يتم أحيانًا استخدام الحديث النبوي دون مراعاة السياق التاريخي الذي قيل فيه، مما يؤدي إلى فهم خاطئ أو تحريف للمعنى الأصلى.

التوظيف الأيديولوجي: يتم توظيف الحديث النبوي أحيانًا لأغراض أيديولوجية، حيث يتم استخدامه لتبرير سياسات أو مواقف معينة دون مراعاة المقاصد الشرعية.



التأثير على الرأي العام: يتم استخدام الحديث النبوي للتأثير على الرأي العام، حيث يتم تقديمه كحجة دينية لا تقبل النقاش، مما يحد من حرية النقد والتحليل.

\_\_\_\_\_

استخدام الحديث النبوي في الحركات السياسية المعاصرة يُظهر كيف يمكن للنصوص الشرعية أن تُستخدم لدعم مواقف سياسية مختلفة. ومع ذلك، فإن هذا التوظيف يحتاج إلى تحليل نقدي لضمان عدم تحريف النصوص أو استخدامها لأغراض غير مشروعة. ومن خلال فهم السياق التاريخي والمقاصد الشرعية، يمكن للحركات السياسية أن تستفيد من الحديث النبوي في بناء برامجها السياسية بشكل يتوافق مع المبادئ الإسلامية، دون الوقوع في فخ التوظيف المغلوط أو الانتقائي.

# التأثيرات الإيجابية والسلبية لاستخدام الحديث في السياسة

استخدام الحديث النبوي في الخطاب السياسي له تأثيرات متعددة، بعضها إيجابي يعزز المبادئ الشرعية والقيم الأخلاقية، وبعضها سلبي قد يؤدي إلى تحريف النصوص أو استغلالها لأغراض سياسية ضيقة. في هذا القسم، سنستعرض التأثيرات الإيجابية والسلبية لاستخدام الحديث النبوي في السياسة، مع تحليل نقدي لهذه الممارسات.

\_\_\_\_\_

## التأثيرات الإيجابية

تعزيز الشرعية السياسية

الوصف: يمكن استخدام الحديث النبوي لتأكيد شرعية الأنظمة السياسية التي تحكم بالعدل وتلتزم بالمبادئ الإسلامية.



مثال: استخدام حديث "كلكم راعٍ وكلكم مسؤول عن رعيته" لتأكيد أهمية المسؤولية السياسية والحكم الرشيد.

التأثير: يعزز هذا الاستخدام ثقة الجماهير في النظام السياسي، خاصة إذا كان النظام يلتزم بالمبادئ الشرعية.

تعزيز القيم الأخلاقية

الوصف: يمكن استخدام الحديث النبوي لتعزيز القيم الأخلاقية مثل العدل، والمساواة، والشورى.

مثال: استخدام حديث "إن الله لينصر الدولة العادلة وإن كانت كافرة، ولا ينصر الدولة الظالمة وإن كانت مؤمنة" لتأكيد أهمية العدل في الحكم.

التأثير: يسهم هذا الاستخدام في بناء مجتمع قائم على القيم الأخلاقية، مما يعزز الاستقرار الاجتماعي والسياسي.

تشجيع المشاركة السياسية

الوصف: يمكن استخدام الحديث النبوي لتشجيع المواطنين على المشاركة في الشأن العام والإصلاح السياسي.

مثال: استخدام حديث "الدين النصيحة" لتأكيد أهمية النصيحة للحكام والمشاركة في الشأن العام.

التأثير: يعزز هذا الاستخدام مشاركة المواطنين في صنع القرار، مما يسهم في بناء نظام سياسى أكثر شمولية.



تعزيز الوحدة الوطنية

الوصف: يمكن استخدام الحديث النبوي لتعزيز الوحدة الوطنية والتضامن الاجتماعي.

مثال: استخدام حديث "المسلمون تتكافأ دماؤهم، ويسعى بذمتهم أدناهم، وهم يد على من سواهم" لتأكيد أهمية الوحدة بين أفراد المجتمع.

التأثير: يسهم هذا الاستخدام في تعزيز التضامن الاجتماعي ونبذ التفرقة.

التأثيرات السلبية

الانتقائية في الاستدلال

الوصف: يتم أحيانًا استخدام الحديث النبوي بشكل انتقائي، حيث يتم التركيز على أحاديث معينة تدعم موقفًا سياسيًا معينًا، بينما يتم تجاهل أحاديث أخرى قد تعارض هذا الموقف.

مثال: استخدام حديث "على المرء المسلم السمع والطاعة فيما أحب وكره" لتأكيد وجوب طاعة الحاكم، مع إغفال الجزء الأخير من الحديث الذي يسمح بعدم الطاعة في حالة المعصية.

التأثير: يؤدي هذا الاستخدام إلى تحريف النصوص الشرعية واستغلالها لأغراض سياسية ضيقة.



إغفال السياق التاريخي

الوصف: يتم أحيانًا استخدام الحديث النبوي دون مراعاة السياق التاريخي الذي قيل فيه، مما يؤدي إلى فهم خاطئ أو تحريف للمعنى الأصلي.

مثال: استخدام حديث "الخلافة في قريش" لتأكيد شرعية حكم معين دون مراعاة السياق التاريخي الذي قيل فيه الحديث.

التأثير: يؤدي هذا الاستخدام إلى فهم خاطئ للنصوص الشرعية واستغلالها لأغراض سياسية.

التوظيف الأيديولوجي

الوصف: يتم توظيف الحديث النبوي أحيانًا لأغراض أيديولوجية، حيث يتم استخدامه لتبرير سياسات أو مواقف معينة دون مراعاة المقاصد الشرعية.

مثال: استخدام حديث "من رأى منكم منكرًا فليغيره بيده" لتبرير العنف أو الثورات دون مراعاة الضوابط الشرعية لتغيير المنكر.

التأثير: يؤدي هذا الاستخدام إلى تحريف النصوص الشرعية واستغلالها لأغراض أيديولوجية.

التأثير على الرأي العام

الوصف: يتم استخدام الحديث النبوي للتأثير على الرأي العام، حيث يتم تقديمه كحجة دينية لا تقبل النقاش، مما يحد من حرية النقد والتحليل.



مثال: استخدام حديث "من أطاعني فقد أطاع الله، ومن عصاني فقد عصى الله" لتأكيد شرعية الحاكم ووجوب طاعته.

التأثير: يؤدي هذا الاستخدام إلى قمع حرية النقد والتحليل، مما يعزز الاستبداد السياسي. تعزيز الانقسامات

الوصف: يمكن استخدام الحديث النبوي لتعزيز الانقسامات السياسية أو المذهبية.

مثال: استخدام حديث "الخلافة في قريش" لإقصاء المطالبين بالخلافة من غير قريش.

التأثير: يؤدي هذا الاستخدام إلى تعزيز الانقسامات السياسية أو المذهبية، مما يضعف الوحدة الوطنية.

تحليل نقدى

ضرورة فهم السياق التاريخي: يجب أن يتم استخدام الحديث النبوي مع مراعاة السياق التاريخي الذي قيل فيه، لضمان فهم صحيح للنصوص الشرعية.

التوازن بين المبادئ الشرعية والمتطلبات السياسية: يجب أن يتم استخدام الحديث النبوي بشكل متوازن، بحيث لا يتم تحريف النصوص أو استغلالها لأغراض سياسية ضيقة.

تعزيز الوعي النقدي: يجب أن يتم تعزيز الوعي النقدي لدى الجماهير، بحيث يتمكنون من تمييز الاستخدامات الصحيحة من المغلوطة للحديث النبوي.

3



استخدام الحديث النبوي في السياسة له تأثيرات إيجابية وسلبية، حيث يمكن أن يعزز المبادئ الشرعية والقيم الأخلاقية، ولكنه قد يؤدي أيضًا إلى تحريف النصوص أو استغلالها لأغراض سياسية ضيقة. ومن خلال فهم السياق التاريخي والمقاصد الشرعية، يمكن للأنظمة السياسية والحركات السياسية أن تستفيد من الحديث النبوي في بناء برامجها السياسية بشكل يتوافق مع المبادئ الإسلامية، دون الوقوع في فخ التوظيف المغلوط أو الانتقائي.



# الباب الثالث: النقد العلمي لاستخدام الحديث في الخطاب السياسي

| الحديث في السياق السياسي | والعلمية لفهم | الشرعية | ً المعايير |
|--------------------------|---------------|---------|------------|
|                          |               |         | •          |

فهم الحديث النبوي في السياق السياسي يتطلب تطبيق معايير شرعية وعلمية دقيقة لضمان عدم تحريف النصوص أو استخدامها بشكل انتقائي أو مغلوط. هذه المعايير تساعد على ضمان أن يكون استخدام الحديث النبوي في الخطاب السياسي متوافقًا مع المقاصد الشرعية، ويعكس القيم الأخلاقية والمبادئ الإسلامية. في هذا القسم، سنستعرض المعايير الشرعية والعلمية لفهم الحديث النبوي في السياق السياسي.

١. المعايير الشرعية

أ. فهم السياق التاريخي

الوصف: يجب فهم الحديث النبوي في سياقه التاريخي، بما في ذلك الظروف التي قيل فيها الحديث، والهدف من قوله.

مثال: حديث "الخلافة في قريش" يجب فهمه في سياقه التاريخي، حيث كان النبي صلى الله على عن واقع معين في عصره، وليس بالضرورة أن يكون حكمًا مطلقًا لكل عليه وسلم العصور.

التطبيق: عند استخدام الحديث في الخطاب السياسي، يجب مراعاة السياق التاريخي لضمان فهم صحيح للنص.



ب. مراعاة المقاصد الشرعية

الوصف: يجب أن يكون استخدام الحديث النبوي متوافقًا مع المقاصد الشرعية العامة، مثل تحقيق العدل، والحفاظ على حقوق الإنسان، وتعزيز المصلحة العامة.

مثال: حديث "كلكم راعٍ وكلكم مسؤول عن رعيته" يجب أن يُفهم في إطار تحقيق العدل والمسؤولية، وليس كتبرير للاستبداد.

التطبيق: يجب أن يتم استخدام الحديث لتعزيز القيم الشرعية، وليس لتبرير سياسات أو ممارسات تخالف هذه القيم.

ج. التزام بالضوابط الشرعية

الوصف: يجب الالتزام بالضوابط الشرعية في استخدام الحديث النبوي، مثل عدم تحريف النصوص، وعدم استخدامها بشكل انتقائي.

مثال: حديث "على المرء المسلم السمع والطاعة فيما أحب وكره، إلا أن يؤمر بمعصية، فإن أمر بمعصية فلا سمع ولا طاعة" يجب أن يُفهم ككل، وليس استخدام جزء منه فقط لتأكيد وجوب الطاعة.

التطبيق: يجب أن يتم استخدام الحديث بشكل كامل، مع مراعاة جميع جوانبه وضوابطه الشرعية.

.



#### ٢. المعايير العلمية

أ. التحقق من صحة الحديث

الوصف: يجب التحقق من صحة الحديث قبل استخدامه في الخطاب السياسي، من خلال الرجوع إلى مصادر الحديث المعتمدة، ومراجعة سند الحديث ومتنه.

مثال: حديث "الخلافة بعدي ثلاثون سنة، ثم تكون ملكًا" يجب التحقق من صحته قبل استخدامه في الخطاب السياسي.

التطبيق: يجب أن يتم استخدام الأحاديث الصحيحة فقط، وتجنب الأحاديث الضعيفة أو الموضوعة.

ب. فهم المتن بشكل دقيق

الوصف: يجب فهم متن الحديث بشكل دقيق، بما في ذلك معاني الكلمات والسياق الذي قيل فيه الحديث.

مثال: حديث "من رأى منكم منكرًا فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه، وذلك أضعف الإيمان" يجب فهمه في إطار تغيير المنكر بالطرق السلمية، وليس كتبرير للعنف.

التطبيق: يجب أن يتم فهم متن الحديث بشكل دقيق، مع مراعاة جميع جوانبه ومعانيه.

ج. مراعاة السياق الاجتماعي والسياسي

الوصف: يجب مراعاة السياق الاجتماعي والسياسي عند استخدام الحديث النبوي، بما في ذلك الظروف الحالية والتحديات المعاصرة.



مثال: حديث "إن الله لينصر الدولة العادلة وإن كانت كافرة، ولا ينصر الدولة الظالمة وإن كانت مؤمنة" يجب أن يُفهم في إطار أهمية العدل في الحكم، وليس كتبرير لعدم دعم الدول الإسلامية.

التطبيق: يجب أن يتم استخدام الحديث بشكل يتوافق مع السياق الاجتماعي والسياسي الحالى، مع مراعاة التحديات المعاصرة.

\_\_\_\_\_\_

٣. المعايير الأخلاقية

أ. تجنب الاستغلال السياسي

الوصف: يجب تجنب استخدام الحديث النبوي لأغراض سياسية ضيقة، مثل تبرير سياسات أو ممارسات تخالف المبادئ الشرعية.

مثال: استخدام حديث "على المرء المسلم السمع والطاعة فيما أحب وكره" لقمع المعارضة وإسكات الأصوات المنتقدة.

التطبيق: يجب أن يتم استخدام الحديث لتعزيز المبادئ الشرعية، وليس لتبرير سياسات أو ممارسات تخالف هذه المبادئ.

ب. تعزيز الوعي النقدي

الوصف: يجب تعزيز الوعي النقدي لدى الجماهير، بحيث يتمكنون من تمييز الاستخدامات الصحيحة من المغلوطة للحديث النبوي.

مثال: تعليم الجماهير كيفية التحقق من صحة الحديث، وفهم سياقه التاريخي والمقاصد الشرعية.



التطبيق: يجب أن يتم تعزيز الوعى النقدي لدى الجماهير، من خلال التعليم والإعلام.

\_\_\_\_\_

فهم الحديث النبوي في السياق السياسي يتطلب تطبيق معايير شرعية وعلمية دقيقة، لضمان عدم تحريف النصوص أو استخدامها بشكل انتقائي أو مغلوط. ومن خلال الالتزام بهذه المعايير، يمكن للأنظمة السياسية والحركات السياسية أن تستفيد من الحديث النبوي في بناء برامجها السياسية بشكل يتوافق مع المبادئ الإسلامية، دون الوقوع في فخ التوظيف المغلوط أو الانتقائي. وهذا يسهم في بناء أنظمة سياسية عادلة ومستقرة، تعكس القيم الأخلاقية والمبادئ الإسلامية.

## 🗆 أخطاء التأويل والاستدلال بالحديث في الخطاب السياسي

يُعد الحديث النبوي مصدرًا مهمًا للتشريع والفكر الإسلامي، ولكن استخدامه في الخطاب السياسي قد يتعرض لعدة أخطاء في التأويل والاستدلال. هذه الأخطاء يمكن أن تؤدي إلى تحريف النصوص الشرعية، أو استخدامها بشكل انتقائي أو مغلوط لخدمة أغراض سياسية. في هذا القسم، سنستعرض أبرز أخطاء التأويل والاستدلال بالحديث في الخطاب السياسي، مع تحليل نقدي لهذه الممارسات.



١. الانتقائية في الاستدلال

الوصف:

الانتقائية في الاستدلال تعني اختيار أحاديث معينة تدعم موقفًا سياسيًا معينًا، مع تجاهل أحاديث أخرى قد تعارض هذا الموقف.

أمثلة:

مثال ١: استخدام حديث "على المرء المسلم السمع والطاعة فيما أحب وكره" لتأكيد وجوب طاعة الحاكم، مع إغفال الجزء الأخير من الحديث الذي يسمح بعدم الطاعة في حالة المعصية.

مثال ٢: استخدام حديث "الخلافة في قريش" لتأكيد شرعية حكم معين، مع تجاهل الأحاديث التي تؤكد على أهمية العدل والشورى.

التأثير:

يؤدي هذا الخطأ إلى تحريف النصوص الشرعية واستغلالها لأغراض سياسية ضيقة.

يعزز الاستبداد السياسي ويحد من حرية النقد والتحليل.

٢. إغفال السياق التاريخي

الوصف:

إغفال السياق التاريخي يعني استخدام الحديث دون مراعاة الظروف التاريخية التي قيل فيها، مما يؤدي إلى فهم خاطئ أو تحريف للمعنى الأصلى.



أمثلة:

مثال ١: استخدام حديث "الخلافة بعدي ثلاثون سنة، ثم تكون ملكًا" لتبرير تحول الخلافة إلى ملك وراثى، دون مراعاة السياق التاريخي الذي قيل فيه الحديث.

مثال ٢: استخدام حديث "لتفتحن القسطنطينية، فلنعم الأمير أميرها، ولنعم الجيش ذلك الجيش" لتبرير فتوحات معينة، دون مراعاة السياق التاريخي للحديث.

التأثير:

يؤدي هذا الخطأ إلى فهم خاطئ للنصوص الشرعية واستغلالها لأغراض سياسية.

يعزز التفسيرات المغلوطة التي لا تتوافق مع المقاصد الشرعية.

٣. التوظيف الأيديولوجي

الوصف:

التوظيف الأيديولوجي يعني استخدام الحديث النبوي لتبرير سياسات أو مواقف معينة دون مراعاة المقاصد الشرعية.

أمثلة:

مثال ١: استخدام حديث "من رأى منكم منكرًا فليغيره بيده" لتبرير العنف أو الثورات، دون مراعاة الضوابط الشرعية لتغيير المنكر.

مثال ٢: استخدام حديث "الدين النصيحة" لتأكيد أهمية النصيحة للحكام، مع تجاهل الأحاديث التي تؤكد على وجوب العدل والمساواة.



التأثير:

يؤدي هذا الخطأ إلى تحريف النصوص الشرعية واستغلالها لأغراض أيديولوجية.

يعزز الانقسامات السياسية والمذهبية.

٤. التأويل الخاطئ للمتن

الوصف:

التأويل الخاطئ للمتن يعني فهم الحديث بشكل غير دقيق، بما في ذلك معاني الكلمات والسياق الذي قيل فيه الحديث.

أمثلة:

مثال ١: فهم حديث "كلكم راعٍ وكلكم مسؤول عن رعيته" على أنه تبرير للاستبداد، بدلاً من فهمه في إطار تحقيق العدل والمسؤولية.

مثال ٢: فهم حديث "المسلمون تتكافأ دماؤهم" على أنه تبرير للعنف، بدلاً من فهمه في إطار تحقيق العدل والمساواة.

التأثير:

يؤدي هذا الخطأ إلى تحريف النصوص الشرعية واستغلالها لأغراض سياسية.

يعزز التفسيرات المغلوطة التي لا تتوافق مع المقاصد الشرعية.



ه. استخدام الأحاديث الضعيفة أو الموضوعة

الوصف:

استخدام الأحاديث الضعيفة أو الموضوعة يعني الاعتماد على أحاديث غير صحيحة أو موضوعة لتبرير مواقف سياسية معينة.

أمثلة:

مثال ١: استخدام حديث "الخلافة في قريش" الذي قد يكون ضعيفًا أو موضوعًا، لتأكيد شرعية حكم معين.

مثال ٢: استخدام حديث "من أطاعني فقد أطاع الله، ومن عصاني فقد عصى الله" الذي قد يكون ضعيفًا، لتأكيد وجوب طاعة الحاكم.

التأثير:

يؤدي هذا الخطأ إلى تحريف النصوص الشرعية واستغلالها لأغراض سياسية.

يعزز التفسيرات المغلوطة التي لا تتوافق مع المقاصد الشرعية.

٦. تجاهل المقاصد الشرعية

الوصف:

تجاهل المقاصد الشرعية يعني استخدام الحديث دون مراعاة المقاصد العامة للشريعة، مثل تحقيق العدل، والحفاظ على حقوق الإنسان، وتعزيز المصلحة العامة.

أمثلة:



مثال ١: استخدام حديث "على المرء المسلم السمع والطاعة فيما أحب وكره" لتأكيد وجوب طاعة الحاكم، مع تجاهل المقاصد الشرعية التي تؤكد على أهمية العدل والشورى.

مثال ٢: استخدام حديث "من رأى منكم منكرًا فليغيره بيده" لتبرير العنف، مع تجاهل المقاصد الشرعية التي تؤكد على أهمية تغيير المنكر بالطرق السلمية.

التأثير:

يؤدي هذا الخطأ إلى تحريف النصوص الشرعية واستغلالها لأغراض سياسية.

يعزز التفسيرات المغلوطة التي لا تتوافق مع المقاصد الشرعية.

أخطاء التأويل والاستدلال بالحديث في الخطاب السياسي تُظهر كيف يمكن للنصوص الشرعية أن تُستخدم بشكل مغلوط أو انتقائي لخدمة أغراض سياسية. ومن خلال فهم السياق التاريخي والمقاصد الشرعية، يمكن للأمة الإسلامية أن تستفيد من الحديث النبوي في بناء أنظمة سياسية عادلة ومستقرة، دون الوقوع في فخ التوظيف المغلوط أو الانتقائي. وهذا يسهم في بناء أنظمة سياسية تعكس القيم الأخلاقية والمبادئ الإسلامية.



## 🗆 نماذج من الأحاديث التي تعرضت للتحريف أو سوء الفهم في المجال السياسي

\_\_\_\_\_

الحديث النبوي الشريف هو مصدر رئيسي للتشريع والفكر الإسلامي، ولكن في بعض الأحيان يتم تحريفه أو فهمه بشكل خاطئ في الخطاب السياسي لخدمة أغراض معينة. هذا التحريف أو سوء الفهم يمكن أن يؤدي إلى استغلال النصوص الشرعية لأغراض سياسية ضيقة، مما يعزز الاستبداد أو التفرقة أو العنف. في هذا القسم، سنستعرض نماذج من الأحاديث التي تعرضت للتحريف أو سوء الفهم في المجال السياسي، مع تحليل نقدي لهذه المارسات.

١. حديث "على المرء المسلم السمع والطاعة فيما أحب وكره"

النص الكامل:

عن ابن عمر رضي اللَّهُ عنهما، عَن النَّبِيِّ عليه وسلم قَالَ: عَلَى المَرْءِ المُسْلِم السَّمْعُ والطَّاعَةُ فِيما أَحَبَّ وكَرهَ، إلَّا أَنْ يُؤْمَرَ بِمَعْصِيَةٍ، فَإِذا أُمِرَ بِمَعْصِيَةٍ فَلا سَمْعَ وَلا طاعَةَ متفقٌ عَلَيْهِ.

سوء الفهم أو التحريف:

الوصف: يتم استخدام الجزء الأول من الحديث "على المرء المسلم السمع والطاعة فيما أحب وكره" لتأكيد وجوب طاعة الحاكم، مع إغفال الجزء الأخير الذي يسمح بعدم الطاعة في حالة المعصية.

الاستخدام السياسي: يتم توظيف هذا الحديث لقمع المعارضة وإسكات الأصوات المنتقدة، بتأكيد وجوب الطاعة المطلقة للحاكم.



التأثير:

يعزز الاستبداد السياسي ويحد من حرية النقد والتحليل.

يؤدي إلى تحريف النصوص الشرعية واستغلالها لأغراض سياسية.

\_\_\_\_\_

٢. حديث "الخلافة في قريش"

النص الكامل:

"الخلافة في قريش، والقضاء في الأنصار، والأذان في الحبشة."

سوء الفهم أو التحريف:

الوصف: يتم استخدام هذا الحديث لتأكيد شرعية حكم معين من قريش، مع تجاهل السياق التاريخي الذي قيل فيه الحديث.

الاستخدام السياسي: يتم توظيف هذا الحديث لتأكيد شرعية حكم معين أو إقصاء المطالبين بالخلافة من غير قريش.

التأثير:

يعزز الانقسامات السياسية والمذهبية.

يؤدي إلى فهم خاطئ للنصوص الشرعية واستغلالها لأغراض سياسية.

5 ·



٣. حديث "من رأى منكم منكرًا فليغيره بيده"

النص الكامل:

"من رأى منكم منكرًا فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه، وذلك أضعف الإيمان."

سوء الفهم أو التحريف:

الوصف: يتم استخدام هذا الحديث لتبرير العنف أو الثورات، دون مراعاة الضوابط الشرعية لتغيير المنكر.

الاستخدام السياسي: يتم توظيف هذا الحديث لتبرير الاحتجاجات العنيفة أو الثورات ضد الأنظمة الحاكمة.

التأثير:

يعزز العنف والانقسامات السياسية.

يؤدي إلى تحريف النصوص الشرعية واستغلالها لأغراض سياسية.

٤. حديث "الدين النصيحة"

النص الكامل:

"الدين النصيحة"، قلنا: لمن؟ قال: "لله، ولكتابه، ولرسوله، ولأئمة المسلمين وعامتهم."

سوء الفهم أو التحريف:



الوصف: يتم استخدام هذا الحديث لتأكيد أهمية النصيحة للحكام، مع تجاهل الأحاديث التي تؤكد على وجوب العدل والمساواة.

الاستخدام السياسي: يتم توظيف هذا الحديث لتأكيد وجوب النصيحة للحكام، مع إغفال أهمية الإصلاح السياسي والاجتماعي.

التأثير:

يعزز الاستبداد السياسي ويحد من حرية النقد والتحليل.

يؤدي إلى تحريف النصوص الشرعية واستغلالها لأغراض سياسية.

ه. حديث "إن الله لينصر الدولة العادلة وإن كانت كافرة، ولا ينصر الدولة الظالمة وإن
كانت مؤمنة"

النص الكامل:

"إن الله لينصر الدولة العادلة وإن كانت كافرة، ولا ينصر الدولة الظالمة وإن كانت مؤمنة. "

سوء الفهم أو التحريف:

الوصف: يتم استخدام هذا الحديث لنقد الأنظمة الظالمة، مع تجاهل الأحاديث التي تؤكد على أهمية العدل والشورى.

الاستخدام السياسي: يتم توظيف هذا الحديث لتبرير الاحتجاجات أو الثورات ضد الأنظمة الحاكمة.

التأثير:



يعزز الانقسامات السياسية والمذهبية.

يؤدي إلى تحريف النصوص الشرعية واستغلالها لأغراض سياسية.

\_\_\_\_\_

٦. حديث "المسلمون تتكافأ دماؤهم"

النص الكامل:

"المسلمون تتكافأ دماؤهم، ويسعى بذمتهم أدناهم، وهم يد على من سواهم."

سوء الفهم أو التحريف:

الوصف: يتم استخدام هذا الحديث لتأكيد أهمية الوحدة بين أفراد المجتمع، مع تجاهل الأحاديث التي تؤكد على أهمية العدل والمساواة.

الاستخدام السياسي: يتم توظيف هذا الحديث لتأكيد وجوب الوحدة الوطنية، مع إغفال أهمية الإصلاح السياسي والاجتماعي.

التأثير:

يعزز الاستبداد السياسي ويحد من حرية النقد والتحليل.

يؤدي إلى تحريف النصوص الشرعية واستغلالها لأغراض سياسية.

\_\_\_\_\_\_\_

الحديث النبوي الشريف هو مصدر رئيسي للتشريع والفكر الإسلامي، ولكن في بعض الأحيان يتم تحريفه أو فهمه بشكل خاطئ في الخطاب السياسي لخدمة أغراض معينة. ومن خلال فهم السياق التاريخي والمقاصد الشرعية، يمكن للأمة الإسلامية أن تستفيد من



الحديث النبوي في بناء أنظمة سياسية عادلة ومستقرة، دون الوقوع في فخ التوظيف المغلوط أو الانتقائي. وهذا يسهم في بناء أنظمة سياسية تعكس القيم الأخلاقية والمبادئ الإسلامية.

الباب الرابع: المنهج الصحيح في استثمار الحديث في السياسة ضوابط التعامل مع الحديث في القضايا السياسية.



## الباب الرابع: المنهج الصحيح في استثمار الحديث في السياسة

ضوابط التعامل مع الحديث في القضايا السياسية

استثمار الحديث النبوي في القضايا السياسية يتطلب منهجًا صحيحًا وضوابط دقيقة لضمان عدم تحريف النصوص أو استخدامها بشكل انتقائي أو مغلوط. هذه الضوابط تساعد على ضمان أن يكون استخدام الحديث النبوي في الخطاب السياسي متوافقًا مع المقاصد الشرعية، ويعكس القيم الأخلاقية والمبادئ الإسلامية. في هذا القسم، سنستعرض الضوابط الشرعية والعلمية للتعامل مع الحديث النبوي في القضايا السياسية.

١. التحقق من صحة الحديث

الوصف:

قبل استخدام أي حديث في الخطاب السياسي، يجب التحقق من صحته من خلال الرجوع إلى مصادر الحديث المعتمدة، ومراجعة سند الحديث ومتنه.

التطبيق:

مثال: التحقق من صحة حديث "الخلافة في قريش" قبل استخدامه في الخطاب السياسي.

التأثير: يضمن هذا الضابط استخدام الأحاديث الصحيحة فقط، وتجنب الأحاديث الضعيفة أو الموضوعة.

00



### ٢. فهم السياق التاريخي

### الوصف:

يجب فهم الحديث النبوي في سياقه التاريخي، بما في ذلك الظروف التي قيل فيها الحديث، والهدف من قوله.

#### التطبيق:

مثال: فهم حديث "الخلافة بعدي ثلاثون سنة، ثم تكون ملكًا" في سياقه التاريخي، حيث صلى الله عليه وسلم يتحدث عن واقع معين في عصره.

التأثير: يضمن هذا الضابط فهمًا صحيحًا للنصوص الشرعية، وتجنب التحريف أو سوء الفهم.

٣. مراعاة المقاصد الشرعية

#### الوصف:

يجب أن يكون استخدام الحديث النبوي متوافقًا مع المقاصد الشرعية العامة، مثل تحقيق العدل، والحفاظ على حقوق الإنسان، وتعزيز المصلحة العامة.

#### التطبيق:

مثال: استخدام حديث "كلكم راعٍ وكلكم مسؤول عن رعيته" في إطار تحقيق العدل والمسؤولية، وليس كتبرير للاستبداد.



التأثير: يضمن هذا الضابط استخدام الحديث لتعزيز القيم الشرعية، وليس لتبرير سياسات أو ممارسات تخالف هذه القيم.

\_\_\_\_\_

٤. التزام بالضوابط الشرعية

الوصف:

يجب الالتزام بالضوابط الشرعية في استخدام الحديث النبوي، مثل عدم تحريف النصوص، وعدم استخدامها بشكل انتقائي.

التطبيق:

مثال: استخدام حديث "على المرء المسلم السمع والطاعة فيما أحب وكره، إلا أن يؤمر بمعصية، فإن أمر بمعصية فلا سمع ولا طاعة" بشكل كامل، وليس استخدام جزء منه فقط. التأثير: يضمن هذا الضابط استخدام الحديث بشكل كامل، مع مراعاة جميع جوانبه وضوابطه الشرعية.

٥. فهم المتن بشكل دقيق

الوصف:

يجب فهم متن الحديث بشكل دقيق، بما في ذلك معاني الكلمات والسياق الذي قيل فيه الحديث.



التطبيق:

مثال: فهم حديث "من رأى منكم منكرًا فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه، وذلك أضعف الإيمان" في إطار تغيير المنكر بالطرق السلمية، وليس كتبرير للعنف.

التأثير: يضمن هذا الضابط فهمًا دقيقًا للنصوص الشرعية، وتجنب التحريف أو سوء الفهم.

٦. مراعاة السياق الاجتماعي والسياسي

الوصف:

يجب مراعاة السياق الاجتماعي والسياسي عند استخدام الحديث النبوي، بما في ذلك الظروف الحالية والتحديات المعاصرة.

التطبيق:

مثال: استخدام حديث "إن الله لينصر الدولة العادلة وإن كانت كافرة، ولا ينصر الدولة الظالمة وإن كانت مؤمنة" في إطار أهمية العدل في الحكم، وليس كتبرير لعدم دعم الدول الإسلامية.

التأثير: يضمن هذا الضابط استخدام الحديث بشكل يتوافق مع السياق الاجتماعي والسياسي الحالي، مع مراعاة التحديات المعاصرة.

0 /



٧. تجنب الاستغلال السياسي

الوصف:

يجب تجنب استخدام الحديث النبوي لأغراض سياسية ضيقة، مثل تبرير سياسات أو ممارسات تخالف المبادئ الشرعية.

التطبيق:

مثال: تجنب استخدام حديث "على المرء المسلم السمع والطاعة فيما أحب وكره" لقمع المعارضة وإسكات الأصوات المنتقدة.

التأثير: يضمن هذا الضابط استخدام الحديث لتعزيز المبادئ الشرعية، وليس لتبرير سياسات أو ممارسات تخالف هذه المبادئ.

٨. تعزيز الوعي النقدي

الوصف:

يجب تعزيز الوعي النقدي لدى الجماهير، بحيث يتمكنون من تمييز الاستخدامات الصحيحة من المغلوطة للحديث النبوى.

التطبيق:

مثال: تعليم الجماهير كيفية التحقق من صحة الحديث، وفهم سياقه التاريخي والمقاصد الشرعية.



التأثير: يضمن هذا الضابط تعزيز الوعي النقدي لدى الجماهير، مما يسهم في بناء أنظمة سياسية عادلة ومستقرة.

\_\_\_\_\_

استثمار الحديث النبوي في القضايا السياسية يتطلب منهجًا صحيحًا وضوابط دقيقة لضمان عدم تحريف النصوص أو استخدامها بشكل انتقائي أو مغلوط. ومن خلال الالتزام بهذه الضوابط، يمكن للأنظمة السياسية والحركات السياسية أن تستفيد من الحديث النبوي في بناء برامجها السياسية بشكل يتوافق مع المبادئ الإسلامية، دون الوقوع في فخ التوظيف المغلوط أو الانتقائي. وهذا يسهم في بناء أنظمة سياسية عادلة ومستقرة، تعكس القيم الأخلاقية والمبادئ الإسلامية.

\_\_\_\_\_

## دور العلماء في توجيه الخطاب السياسي وفق المنهج النبوي

العلماء هم ورثة الأنبياء، ودورهم في توجيه الخطاب السياسي وفق المنهج النبوي يُعتبر حجر الزاوية في بناء مجتمع إسلامي قائم على العدل والشورى والمبادئ الشرعية. في ظل التحديات السياسية والاجتماعية المعاصرة، يقع على عاتق العلماء مسؤولية كبيرة في توجيه الخطاب السياسي بما يتوافق مع المنهج النبوي، ويحقق مصالح الأمة. في هذا القسم، سنستعرض دور العلماء في توجيه الخطاب السياسي وفق المنهج النبوي، مع تحليل نقدي لهذا الدور.

•



١. التأصيل الشرعى للقضايا السياسية

الوصف:

يجب على العلماء أن يقوموا بتأصيل القضايا السياسية من خلال النصوص الشرعية، بما في ذلك القرآن الكريم والحديث النبوي.

التطبيق:

مثال: تأصيل مفهوم الشورى من خلال حديث "استعينوا على أموركم بالمشورة".

التأثير: يضمن هذا الدور فهمًا صحيحًا للنصوص الشرعية، وتجنب التحريف أو سوء الفهم.

٢. توضيح المقاصد الشرعية

الوصف:

يجب على العلماء أن يوضحوا المقاصد الشرعية للقضايا السياسية، مثل تحقيق العدل، والحفاظ على حقوق الإنسان، وتعزيز المصلحة العامة.

التطبيق:

مثال: توضيح مقاصد العدل من خلال حديث "إن الله لينصر الدولة العادلة وإن كانت كافرة، ولا ينصر الدولة الظالمة وإن كانت مؤمنة".

التأثير: يضمن هذا الدور استخدام الحديث لتعزيز القيم الشرعية، وليس لتبرير سياسات أو ممارسات تخالف هذه القيم.

7 1



٣. نقد الاستخدامات المغلوطة للحديث

الوصف:

يجب على العلماء أن ينقدوا الاستخدامات المغلوطة للحديث النبوي في الخطاب السياسي، ويصححوا المفاهيم الخاطئة.

التطبيق:

مثال: نقد استخدام حديث "على المرء المسلم السمع والطاعة فيما أحب وكره" بشكل انتقائى، مع إغفال الجزء الأخير الذي يسمح بعدم الطاعة في حالة المعصية.

التأثير: يضمن هذا الدور تصحيح المفاهيم الخاطئة، وتجنب التحريف أو سوء الفهم.

٤. توجيه الرأي العام

الوصف:

يجب على العلماء أن يوجهوا الرأي العام نحو فهم صحيح للقضايا السياسية، من خلال تفسير النصوص الشرعية بشكل دقيق.

التطبيق:

مثال: توجيه الرأي العام نحو فهم صحيح لحديث "من رأى منكم منكرًا فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه، وذلك أضعف الإيمان" في إطار تغيير المنكر بالطرق السلمية.



التأثير: يضمن هذا الدور تعزيز الوعي النقدي لدى الجماهير، مما يسهم في بناء أنظمة سياسية عادلة ومستقرة.

ه. تعزيز الوعى النقدي

الوصف:

يجب على العلماء أن يعززوا الوعي النقدي لدى الجماهير، بحيث يتمكنون من تمييز الاستخدامات الصحيحة من المغلوطة للحديث النبوي.

التطبيق:

مثال: تعليم الجماهير كيفية التحقق من صحة الحديث، وفهم سياقه التاريخي والمقاصد الشرعية.

التأثير: يضمن هذا الدور تعزيز الوعي النقدي لدى الجماهير، مما يسهم في بناء أنظمة سياسية عادلة ومستقرة.

٦. الإصلاح السياسي

الوصف:

يجب على العلماء أن يشاركوا في الإصلاح السياسي، من خلال تقديم النصيحة للحكام والمشاركة في الشأن العام.

التطبيق:



مثال: استخدام حديث "الدين النصيحة" لتأكيد أهمية النصيحة للحكام والمشاركة في الشأن العام.

التأثير: يضمن هذا الدور تعزيز المشاركة السياسية الفاعلة، وتحقيق الإصلاح السياسي.

٧. تعزيز الوحدة الوطنية

الوصف:

يجب على العلماء أن يعززوا الوحدة الوطنية، من خلال توضيح أهمية الوحدة والتضامن الاجتماعي.

التطبيق:

مثال: استخدام حديث "المسلمون تتكافأ دماؤهم، ويسعى بذمتهم أدناهم، وهم يد على من سواهم" لتأكيد أهمية الوحدة بين أفراد المجتمع.

التأثير: يضمن هذا الدور تعزيز التضامن الاجتماعي ونبذ التفرقة.

٨. مواجهة التحديات المعاصرة

الوصف:

يجب على العلماء أن يواجهوا التحديات المعاصرة، من خلال تقديم الحلول الشرعية التي تتوافق مع المبادئ الإسلامية.

التطبيق:



مثال: مواجهة التحديات السياسية والاجتماعية من خلال فهم السياق التاريخي والمقاصد الشرعية.

التأثير: يضمن هذا الدور بناء أنظمة سياسية عادلة ومستقرة، تعكس القيم الأخلاقية والمبادئ الإسلامية.

\_\_\_\_\_

دور العلماء في توجيه الخطاب السياسي وفق المنهج النبوي يُعتبر حجر الزاوية في بناء مجتمع إسلامي قائم على العدل والشورى والمبادئ الشرعية. ومن خلال الالتزام بهذا الدور، يمكن للعلماء أن يسهموا في بناء أنظمة سياسية عادلة ومستقرة، تعكس القيم الأخلاقية والمبادئ الإسلامية. وهذا يسهم في تحقيق مصالح الأمة، وتعزيز الوحدة الوطنية، ومواجهة التحديات المعاصرة.

## آفاق تجديد الفقه السياسي من منظور الحديث النبوي

تجديد الفقه السياسي من منظور الحديث النبوي يُعتبر ضرورة ملحة في ظل التحديات السياسية والاجتماعية المعاصرة. هذا التجديد يتطلب فهمًا عميقًا للنصوص الشرعية، ومراعاة السياق التاريخي والمقاصد الشرعية، واستلهام المبادئ العامة التي جاءت بها الشريعة الإسلامية. في هذا القسم، سنستعرض آفاق تجديد الفقه السياسي من منظور الحديث النبوي، مع تحليل نقدي لهذه الآفاق.

\_\_\_\_\_



١. إعادة فهم النصوص الشرعية

الوصف:

يجب إعادة فهم النصوص الشرعية، بما في ذلك الحديث النبوي، في ضوء السياق التاريخي والمقاصد الشرعية.

التطبيق:

مثال: إعادة فهم حديث "الخلافة في قريش" في سياقه التاريخي، حيث كان النبي عليه وسلم عليه وسلم عليه وسلم عن واقع معين في عصره، وليس بالضرورة أن يكون حكمًا مطلقًا لكل العصور.

التأثير: يضمن هذا التجديد فهمًا صحيحًا للنصوص الشرعية، وتجنب التحريف أو سوء الفهم.

٢. التركيز على المقاصد الشرعية

الوصف:

يجب التركيز على المقاصد الشرعية العامة، مثل تحقيق العدل، والحفاظ على حقوق الإنسان، وتعزيز المصلحة العامة.

التطبيق:

مثال: استخدام حديث "كلكم راعٍ وكلكم مسؤول عن رعيته" في إطار تحقيق العدل والمسؤولية، وليس كتبرير للاستبداد.



التأثير: يضمن هذا التجديد استخدام الحديث لتعزيز القيم الشرعية، وليس لتبرير سياسات أو ممارسات تخالف هذه القيم.

٣. تطوير مفاهيم الشورى والعدل

الوصف:

يجب تطوير مفاهيم الشورى والعدل في الفقه السياسي، بما يتوافق مع المبادئ الشرعية والتحديات المعاصرة.

التطبيق:

مثال: تطوير مفهوم الشورى من خلال حديث "استعينوا على أموركم بالمشورة"، بما يتوافق مع النظم السياسية المعاصرة.

التأثير: يضمن هذا التجديد تعزيز المشاركة السياسية الفاعلة، وتحقيق العدل والمساواة.

\_\_\_\_\_\_

٤. تعزيز الوعى النقدي

الوصف:

يجب تعزيز الوعي النقدي لدى الجماهير، بحيث يتمكنون من تمييز الاستخدامات الصحيحة من المغلوطة للحديث النبوى.

التطبيق:



مثال: تعليم الجماهير كيفية التحقق من صحة الحديث، وفهم سياقه التاريخي والمقاصد الشرعية.

التأثير: يضمن هذا التجديد تعزيز الوعي النقدي لدى الجماهير، مما يسهم في بناء أنظمة سياسية عادلة ومستقرة.

\_\_\_\_\_\_

ه. مواجهة التحديات المعاصرة

الوصف:

يجب مواجهة التحديات المعاصرة، من خلال تقديم الحلول الشرعية التي تتوافق مع المبادئ الإسلامية.

التطبيق:

مثال: مواجهة التحديات السياسية والاجتماعية من خلال فهم السياق التاريخي والمقاصد الشرعية.

التأثير: يضمن هذا التجديد بناء أنظمة سياسية عادلة ومستقرة، تعكس القيم الأخلاقية والمبادئ الإسلامية.

\_\_\_\_\_

٦. تعزيز الوحدة الوطنية

الوصف:

يجب تعزيز الوحدة الوطنية، من خلال توضيح أهمية الوحدة والتضامن الاجتماعي.



التطبيق:

مثال: استخدام حديث "المسلمون تتكافأ دماؤهم، ويسعى بذمتهم أدناهم، وهم يد على من سواهم" لتأكيد أهمية الوحدة بين أفراد المجتمع.

التأثير: يضمن هذا التجديد تعزيز التضامن الاجتماعي ونبذ التفرقة.

٧. الإصلاح السياسي

الوصف:

يجب المشاركة في الإصلاح السياسي، من خلال تقديم النصيحة للحكام والمشاركة في الشأن العام.

التطبيق:

مثال: استخدام حديث "الدين النصيحة" لتأكيد أهمية النصيحة للحكام والمشاركة في الشأن العام.

التأثير: يضمن هذا التجديد تعزيز المشاركة السياسية الفاعلة، وتحقيق الإصلاح السياسي.

٨. تطوير الفقه السياسي

الوصف:

يجب تطوير الفقه السياسي، من خلال استلهام المبادئ العامة التي جاءت بها الشريعة الإسلامية.



التطبيق:

مثال: تطوير الفقه السياسي من خلال فهم السياق التاريخي والمقاصد الشرعية.

التأثير: يضمن هذا التجديد بناء أنظمة سياسية عادلة ومستقرة، تعكس القيم الأخلاقية والمبادئ الإسلامية.

تجديد الفقه السياسي من منظور الحديث النبوي يُعتبر ضرورة ملحة في ظل التحديات السياسية والاجتماعية المعاصرة. ومن خلال الالتزام بهذه الآفاق، يمكن للفقه السياسي أن يسهم في بناء أنظمة سياسية عادلة ومستقرة، تعكس القيم الأخلاقية والمبادئ الإسلامية. وهذا يسهم في تحقيق مصالح الأمة، وتعزيز الوحدة الوطنية، ومواجهة التحديات المعاصرة.

### ملخص التحليل النقدي لاستخدام الحديث النبوي في الخطاب السياسي

١. أهمية الحديث النبوي في الخطاب السياسي

الحديث النبوي يُعتبر مصدرًا رئيسيًا للتشريع والفكر الإسلامي.

لعب دورًا محوريًا في تشكيل المبادئ السياسية الإسلامية، مثل العدل، والشورى، والمسؤولية.

٢. دواعي دراسة الحديث في الخطاب السياسي

فهم كيفية توظيف الحديث في الخطابات السياسية.



مواجهة الاستخدامات المغلوطة للأحاديث.

تعزيز الوعى السياسي لدى الجماهير.

إعادة بناء الفكر السياسي الإسلامي المعاصر.

٣. أخطاء التأويل والاستدلال

الانتقائية في الاستدلال: اختيار أحاديث معينة تدعم موقفًا سياسيًا مع تجاهل أحاديث أخرى.

إغفال السياق التاريخي: استخدام الحديث دون مراعاة الظروف التاريخية التي قيل فيها.

التوظيف الأيديولوجي: استخدام الحديث لتبرير سياسات أو مواقف معينة دون مراعاة المقاصد الشرعية.

استخدام الأحاديث الضعيفة أو الموضوعة: الاعتماد على أحاديث غير صحيحة لتبرير مواقف سياسية.

٤. نماذج من الأحاديث التي تعرضت للتحريف أو سوء الفهم

حديث "على المرء المسلم السمع والطاعة": استخدامه لتأكيد وجوب الطاعة المطلقة مع إغفال شرط عدم الطاعة في المعصية.

حديث "الخلافة في قريش": استخدامه لتأكيد شرعية حكم معين دون مراعاة السياق التاريخي.



حديث "من رأى منكرًا فليغيره": استخدامه لتبرير العنف أو الثورات دون مراعاة الضوابط الشرعية.

\_\_\_\_\_

ه. ضوابط التعامل مع الحديث في القضايا السياسية

التحقق من صحة الحديث: الرجوع إلى مصادر الحديث المعتمدة.

فهم السياق التاريخي: مراعاة الظروف التي قيل فيها الحديث.

مراعاة المقاصد الشرعية: تحقيق العدل، والحفاظ على حقوق الإنسان، وتعزيز المصلحة العامة.

تجنب الاستغلال السياسي: عدم استخدام الحديث لأغراض سياسية ضيقة.

\_\_\_\_\_

٦. دور العلماء في توجيه الخطاب السياسي

التأصيل الشرعى: تأصيل القضايا السياسية من خلال النصوص الشرعية.

توضيح المقاصد الشرعية: توضيح مقاصد العدل، والشورى، والمسؤولية.

نقد الاستخدامات المغلوطة: تصحيح المفاهيم الخاطئة وتجنب التحريف.

توجيه الرأي العام: تعزيز الوعى النقدي لدى الجماهير.

7



### ٧. آفاق تجديد الفقه السياسي

إعادة فهم النصوص الشرعية: فهم الحديث في ضوء السياق التاريخي والمقاصد الشرعية.

تطوير مفاهيم الشورى والعدل: تعزيز المشاركة السياسية والعدل الاجتماعي.

مواجهة التحديات المعاصرة: تقديم حلول شرعية تتوافق مع المبادئ الإسلامية.

تعزيز الوحدة الوطنية: توضيح أهمية الوحدة والتضامن الاجتماعي.

٨. التأثيرات الإيجابية والسلبية

الإيجابية: تعزيز الشرعية السياسية، وتعزيز القيم الأخلاقية، وتشجيع المشاركة السياسية.

السلبية: تحريف النصوص الشرعية، وتعزيز الاستبداد السياسي، وتعزيز الانقسامات.

\_\_\_\_\_

استخدام الحديث النبوي في الخطاب السياسي يتطلب منهجًا صحيحًا وضوابط دقيقة لضمان عدم تحريف النصوص أو استخدامها بشكل انتقائي أو مغلوط. ومن خلال الالتزام بهذه الضوابط، يمكن للأنظمة السياسية والحركات السياسية أن تستفيد من الحديث النبوي في بناء برامجها السياسية بشكل يتوافق مع المبادئ الإسلامية، دون الوقوع في فخ التوظيف المغلوط أو الانتقائي. وهذا يسهم في بناء أنظمة سياسية عادلة ومستقرة، تعكس القيم الأخلاقية والمبادئ الإسلامية.



# توصيات لضبط توظيف الحديث النبوي في المجال السياسي

١. التأكيد على فهم السياق التاريخي

التوصية: يجب أن يتم فهم الحديث النبوي في سياقه التاريخي، بما في ذلك الظروف التي قيل فيها الحديث، والهدف من قوله.

التطبيق: تدريب العلماء والباحثين على تحليل السياق التاريخي للأحاديث، وتضمين هذا الفهم في المناهج التعليمية.

٢. التحقق من صحة الحديث

التوصية: يجب التحقق من صحة الحديث قبل استخدامه في الخطاب السياسي، من خلال الرجوع إلى مصادر الحديث المعتمدة، ومراجعة سند الحديث ومتنه.

التطبيق: إنشاء لجان علمية متخصصة للتحقق من صحة الأحاديث المستخدمة في الخطاب السياسي.

٣. مراعاة المقاصد الشرعية

التوصية: يجب أن يكون استخدام الحديث النبوي متوافقًا مع المقاصد الشرعية العامة، مثل تحقيق العدل، والحفاظ على حقوق الإنسان، وتعزيز المصلحة العامة.

التطبيق: تطوير برامج تدريبية للعلماء والخطباء حول المقاصد الشرعية وكيفية تطبيقها في الخطاب السياسي.



٤. تجنب الانتقائية في الاستدلال

التوصية: يجب تجنب استخدام الحديث بشكل انتقائي، حيث يتم التركيز على أحاديث معينة تدعم موقفًا سياسيًا معينًا، مع تجاهل أحاديث أخرى قد تعارض هذا الموقف.

التطبيق: تشجيع العلماء على تقديم تفسيرات شاملة للأحاديث، تشمل جميع جوانبها وضوابطها الشرعية.

ه. تعزيز الوعى النقدي لدى الجماهير

التوصية: يجب تعزيز الوعي النقدي لدى الجماهير، بحيث يتمكنون من تمييز الاستخدامات الصحيحة من المغلوطة للحديث النبوى.

التطبيق: تنظيم حملات توعوية وورش عمل لتعليم الجماهير كيفية التحقق من صحة الحديث وفهم سياقه التاريخي.

٦. تطوير الفقه السياسي

التوصية: يجب تطوير الفقه السياسي من خلال استلهام المبادئ العامة التي جاءت بها الشريعة الإسلامية، بما يتوافق مع التحديات المعاصرة.

التطبيق: إنشاء مراكز بحثية متخصصة في الفقه السياسي، تعمل على تطوير مفاهيم الشورى والعدل والمسؤولية.

γε



#### ٧. تعزيز الوحدة الوطنية

التوصية: يجب تعزيز الوحدة الوطنية، من خلال توضيح أهمية الوحدة والتضامن الاجتماعي في الخطاب السياسي.

التطبيق: استخدام الأحاديث التي تؤكد على الوحدة والمساواة، مثل حديث "المسلمون تتكافأ دماؤهم"، في الخطابات السياسية.

\_\_\_\_\_

#### ٨. نقد الاستخدامات المغلوطة

التوصية: يجب على العلماء أن ينقدوا الاستخدامات المغلوطة للحديث النبوي في الخطاب السياسي، ويصححوا المفاهيم الخاطئة.

التطبيق: تشجيع العلماء على المشاركة في وسائل الإعلام لنقد الاستخدامات المغلوطة وتصحيح المفاهيم.

٩. الإصلاح السياسي

التوصية: يجب المشاركة في الإصلاح السياسي، من خلال تقديم النصيحة للحكام والمشاركة في الشأن العام.

التطبيق: استخدام حديث "الدين النصيحة" لتأكيد أهمية النصيحة للحكام والمشاركة في الشأن العام.

77



١٠. تعزيز الشفافية والمساءلة

التوصية: يجب تعزيز الشفافية والمساءلة في استخدام الحديث النبوي في الخطاب السياسي.

التطبيق: إنشاء آليات للرقابة والمحاسبة تضمن استخدام الحديث بشكل صحيح وشفاف.

ضبط توظيف الحديث النبوي في المجال السياسي يتطلب جهودًا مشتركة من العلماء والحكام والجماهير. ومن خلال الالتزام بهذه التوصيات، يمكن ضمان استخدام الحديث النبوي بشكل صحيح ومتوافق مع المقاصد الشرعية، مما يسهم في بناء أنظمة سياسية عادلة ومستقرة، تعكس القيم الأخلاقية والمبادئ الإسلامية.



### خاتمةالكتاب

الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، والصلاة والسلام على سيدنا محمد، المبعوث رحمة للعالمين، وعلى آله وصحبه أجمعين.

### أما بعد،

فقد حاولت في هذا الكتاب أن أقدم تحليلًا نقديًا لدور الحديث النبوي في الخطاب السياسي، من خلال دراسة كيفية توظيفه عبر التاريخ، وتحليل آثاره الإيجابية والسلبية، واقتراح ضوابط ومعايير لضبط هذا التوظيف. وقد حرصت على أن يكون هذا العمل متوازنًا، يعكس الجوانب الشرعية والعلمية لفهم الحديث النبوي في السياق السياسي، دون إغفال التحديات المعاصرة التي تواجه الأمة الإسلامية.

أدرك أن هذا الجهد قد لا يخلو من نقص أو خلل، فالكمال لله وحده، وأسأل الله أن يتجاوز عن أي تقصير أو زلل. وقد بذلت جهدي في التحقق من صحة الأحاديث، وفهم سياقها التاريخي، ومراعاة المقاصد الشرعية، ولكنني أبرأ إلى الله من أي خطأ أو تحريف قد يكون تسرب إلى هذا العمل.

أرجو أن يكون هذا الكتاب خطوة في طريق تجديد الفكر السياسي الإسلامي، وأن يسهم في بناء أنظمة سياسية عادلة ومستقرة، تعكس القيم الأخلاقية والمبادئ الإسلامية. وأدعو الله أن يجعل هذا العمل خالصًا لوجهه الكريم، ونافعًا لعباده.

والحمد لله رب العالمين.